
76

Проблема греха в коммуникации современных турецких 
католиков
The Question of Sin in the Communication of Modern Turkish Catholics

DOI: 10.12737/2587-9103-2025-14-6-76-83              Получено: 03 октября 2025 г. / Одобрено: 25 октября 2025 г. / Опубликовано: 26 декабря 2025 г.

Т.С. Силантьева

Преподаватель кафедры международной 
журналистики Московского государственного 
института международных отношений 
Министерства иностранных дел России 
(МГИМО МИД России), 
ORCID id: 0009-0003-8107-9389, 
Москва, Россия, 
e-mail: silvestris10@mail.ru

T.S. Silantieva

Lecturer of the Department of International Journalism 
MGIMO University, 
ORCID id: 0009-0003-8107-9389, 
Moscow, Russia, 
e-mail: silvestris10@mail.ru

Аннотация
Коммуникация христианского сообщества с преобладающим мусуль-
манским населением стран Ближнего Востока (к которым при ряде 
оговорок можно отнести и Турцию)	  на протяжении веков оста-
валась в фокусе внимания исследователей и практиков. Изучение 
проблем, возникающих в этой области, становится особенно актуаль-
ным в связи текущим разворотом отечественной науки на Восток. В 
статье предпринята попытка реконструировать один из специфиче-
ских сегментов этой коммуникации: установить, как религиозно обу-
словленное понимание греха может влиять на разнообразные типы 
коммуникации в рамках одной культуры. Материалами исследования 
послужили экспертные интервью с католическими священниками, 
служащими на территории Турции, интервью с турецкими католиками 
и катехуменами, интервью с турками, не относящими себя к последо-
вателям христианства (мусульманами, алевитами, атеистами и агно-
стиками), а также данные включённого наблюдения. Контент-анализ 
и дискурс-анализ этих данных позволил сделать вывод о преобладаю-
щем влиянии на концептуализацию греха в языковом сознании пред-
ставителей местного католического сообщества Турции общекультур-
ного контекста, задаваемого языковой реальностью (коллективным 
культурным бессознательным), обусловленной культурными практи-
ками локального происхождения и представлениями мусульманского 
большинства. Особенности оригинальных толкований католиками 
греха связаны с практиками катехизации и накладываются «поверх» 
этих реалий, «пересобирая» их. В результате складывается ситуация 
«двойного разрыва», затрудняющая взаимное понимание католиков-
турок с мусульманской культурной средой. Это требует дополнитель-
ных миссионерских и общекультурных усилий, направленных на реа-
лизацию главной заповеди христианства.

Abstract
The communication between the Christian community and the predomi-
nantly Muslim population of the Middle East (which, with some reserva-
tions, includes Turkey) has for centuries been in the focus of researchers 
and practitioners. The study of problems arising in this area is becoming 
particularly relevant in connection with the current shift of domestic sci-
ence towards the East. This article attempts to reconstruct one specific 
segment of this communication: to establish the ways in which a religious 
understanding of sin can influence various types of communication within 
a single culture. The research materials included expert interviews with 
Catholic priests serving in Turkey, interviews with Turkish Catholics and 
catechumens, interviews with Turks who do not consider themselves fol-
lowers of Christianity (Muslims, Alevi, atheists, and agnostics), as well as 
data from inclusive observation. Content analysis and discourse analysis of 
these data allowed us to conclude that the conceptualization of sin in the 
linguistic consciousness of representatives of the local Catholic community 
in Turkey is predominantly influenced by the general cultural context set 
by the linguistic reality (the collective cultural unconscious), conditioned by 
cultural practices of local origin and the perceptions of the Muslim major-
ity. The particularities of Catholics' original interpretations of sin are linked 
to catechetical practices and are overlaid on top of these realities, "reas-
sembling" them. This creates a situation of "double rupture" that challenges 
mutual understanding between Turkish Catholics and the Muslim cultural 
environment. This requires additional missionary and cultural efforts aimed 
at implementing the main commandment of Christianity.

Ключевые слова: Турция, католики, мусульмане, грех, коммуникация. Keywords: Türkiye, Catholics, Muslims, sin, communication.

Введение
Изучение языкового сознания современных ту-

рецких католиков представляет интерес не только в 
свете происходящих в наши дни глобальных куль-
турных сдвигов. Взаимодействие социальных групп, 
чья принадлежность определяется не только поли-
тическими, экономическими и т.д., но и сугубо ре-
лигиозными мотивами, в ряде случаев способно 
оказаться под влиянием этих часто скрытых (но в то 
же время очень действенных) мотивов [31], — ведь 
религиозная идентичность (если речь идёт именно 
о ней, а не о её суррогатах) опирается на глубоко 

интимные чувства человека. Разумеется, не стоит 
переоценивать вес религиозной составляющей по-
ведения людей на фоне той же экономики или по-
литики [20]. Однако нельзя и недооценивать эту 
составляющую, особенно там, где речь идёт о реаль-
ном процессе коммуникации в свете базовых кате-
горий нравственности. Именно к таким категориям, 
помимо категорий «добра» и «зла», нередко относят 
категорию «грех». 

Актуальность исследования обусловлена, во-пер-
вых, неспадающим интересом исследователей к про-
блематике диалога христианства и ислама, а также 

КОММУНИКАТИВИСТИКА И РЕЛИГИОВЕДЧЕСКАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 76-83УДК 282



77

Коммуникативные смыслы философии и культуры

рядом существующих и до нынешнего момента не 
решённых до конца вопросов достижения взаимо-
понимания между представителями этих религий в 
рамках одной культуры. Научная новизна состоит в 
изучении проблем межрелигиозной коммуникации 
через призму лингвистического подхода и герменев-
тический анализ конкретного религиозного термина 
как одной из определяющих основ этой коммуника-
ции.

Цель исследования заключается в определении 
того, как религиозно обусловленное понимание по-
нятия «грех» влияет на взаимодействие турецких 
католиков с мусульманским сообществом. Достижение 
указанной цели предполагает решение следующих 
задач:
1)	 установить границы интерпретаций понятия «грех», 

сопряженных с конфессиональной ангажирован-
ностью;

2)	 определить факторы влияния выявленных разли-
чий на коммуникативные процессы.
Материалами исследования выступил эмпириче-

ский материал, собранный в ходе опроса, экспертных 
интервью и включённого наблюдения. Полученные 
сведения были проанализированы при помощи гер-
меневтического метода, контент-анализа и дискурс-
анализа.

Обзор литературы
Обращаясь к феномену языкового сознания, сле-

дует иметь в виду, что его реконструкция может опи-
раться на различные источники. Данное исследова-
ние опирается прежде всего на теорию коллектив-
ного культурного бессознательного (ККБ), разрабо-
танную академиком А.В. Смирновым [28]. Эта теория 
рассматривает язык как способ кристаллизации 
бессознательных феноменов, открывающих возмож-
ность их концептуализации и в конечном счёте вве-
дения в область логического, т.е. мыслительного, 
процесса. По понятным причинам такой подход к 
одному конкретному понятию «грех», важному в 
пространстве социокультурной коммуникации, не 
позволяет говорить о целостной реконструкции язы-
кового сознания. Тем не менее понятие «грех» по 
целом ряду признаков позволяет проследить поста-
новку в языке вопроса1 о границе дозволенного в кон-
кретных социолингвокультурных контекстах, что 
само открывает возможность дальнейшего исследо-
вания культуры как «способа смыслополагания» [29; 
30]. Тем самым философия религии, рассматриваю-
щая единичные культурные организмы с точки зре-
ния их сложно дифференцированного единства, 
становится исходной оптикой нашего исследования.

1	 Такой вопрос, по Э. Гуссерлю, можно отнести к сфере ноэзы, т.е. 
«способа данности смысла».

Вторым теоретическим источником исследования 
следует назвать подход когнитивного религиоведения 
(см., напр., [6; 14; 16; 25]), где постановка вопроса 
о языке религии входит в область исследования [13; 
15; 16] хотя бы потому, что онтосемантическая струк-
тура религиозных символов не сводима ни к инди-
видуальной фантазии, ни к авторскому художествен-
ному освоению мира в образах.

И, наконец, третьим теоретико-методологическим 
источником нашего исследования является теория 
концептуализации, вбирающая в себя как классику 
концептологии (см., напр., [2; 3; 7; 10]), так и дис-
куссии о статусе концепта, его составляющих (вклю-
чая когнитивную) [1; 5; 18; 19; 24; 32] и констелля-
циях [27; 33], методологии исследования [4; 8; 21; 
34], особенностях его формирования и функциони-
рования в различных сферах культуры [9], языковых 
средах (включая турецкий язык [23]) и т.д.

Дискуссия
Нельзя сказать, чтобы турецкому языку не повез-

ло стать предметом рассмотрения в призме концеп-
тологии. Однако вопрос о «грехе» с точки зрения 
динамики взаимного влияния различных дискурсив-
ных практик на ККБ турецкого языка до сих пор в 
научной литературе на поднимался.

1. Католики и мусульмане в Турции: особенности 
взаимодействия

На территории современной Турецкой Республики, 
как известно, находится множество христианских 
святынь. Несмотря на принадлежность большинства 
населения страны к последователям ислама, исто-
рическое присутствие христианства здесь не исчер-
пывается памятниками культуры: в Турции живут 
последователи различных религий и различных вет-
вей христианства (включая католиков). Согласно 
данным World Religion Database, на 2020 г. в стране 
официально насчитывалось 0,21% христиан, из ко-
торых 0,05% — католики, лишь малую часть которых 
представляет местное население (считается, что в 
основном католичество исповедуют иностранцы, 
проживающие в Турции временно или на постоянной 
основе). Правда, приведённые выше количественные 
данные несколько расходятся с тем, как видят си-
туацию представители католического духовенства в 
Турции. Отмечая, что в данный момент подсчёт чи-
сла практикующих католиков в стране попросту 
невозможен, они указывают на целый ряд источни-
ков возможных погрешностей. Например, при под-
счёте осуществлённых за год крещений не учитыва-
ется возраст и национальная принадлежность полу-
чающих крещение, а также нигде не отражаются 
данные о том, продолжают ли практиковать свою 
веру и остаются ли вообще в стране крещённые — как 



78

дети, так и взрослые католики. Поток иностранных 
туристов в католических церквях Турции огромен, в 
числе прихожан — множество приезжих, получивших 
гражданство или пребывающих в стране на основа-
нии рабочей визы, однако сбор статистики по мест-
ному населению крайне сложен в исполнении. Тем 
не менее католики среди местного населения Турции 
есть. Хотя нельзя не согласиться с тем фактом, что 
они составляют очевидное меньшинство. Наибольшее 
число католиков насчитывается в Измире и Стамбуле. 
Наш опрос охватывал преимущественно жителей 
этих регионов.

Более того, с формальной точки зрения католи-
ческая церковь именно как церковь в ТР просто не 
существует — она не признана в качестве правового 
субъекта. Как же тогда функционируют приходы? 
Ответ кроется в особенностях функционирования 
изощрённой бюрократической машины: некоторые 
члены общин имеют право формировать ассоциации 
с целью обеспечения бытовых нужд приходов (оплаты 
электроэнергии и прочих простейших потребностей). 
Это и позволяет фактически осуществлять деятель-
ность в установленном законом порядке, не реги-
стрируя общины в качестве именно церковных струк-
тур.

Католическое духовенство в Турции в основном 
представлено иностранными священниками, несу-
щими служение на территории страны на основании 
рабочей визы или (в редких случаях) получившими 
гражданство. Для его получения, однако, служения 
недостаточно: требуется иметь ещё одну — «нормаль-
ную» — работу. Однако есть и священники-турки (их 
ощутимо меньше).

Как известно, в миссионерских представлениях 
многих конфессий (католики здесь не исключение) 
результативность миссии оценивается по числу при-
хожан «из местных», а также — по самому факту  
(а затем и количеству) священнослужителей из числа 
местных жителей. Тем самым значимым шагом для 
турецких католиков стало рукоположение священ-
ника из числа местных, ранее перешедших в КЦ из 
ислама, в сан епископа в 2023 г. Всего в Турции при-
сутствуют трое епископов латинского обряда и ещё 
семеро — принадлежащих другим обрядам. Отец 
Антуан Илгит, турок-иезуит, стал первым среди них: 
он не приехал служить в страну из-за рубежа, но стал 
священником «на месте».

Интервьюируемые делились опытом того, что 
служение в мусульманских странах практически не-
избежно оказывается связано с риском для жизни и 
здоровья. Причины этого мы не будем подробно 
разбирать в этой статье, однако обозначить данную 
проблему необходимо для пояснения дальнейших 
результатов исследования. Необходимо подчеркнуть, 

что серьёзные риски в данном случае — не выдумка 
журналистов, хотя именно в новостях неоднократно 
освещались трагические инциденты (например такие, 
как стрельба в католической церкви Стамбула в ян-
варе 2024 г. [22], когда погиб турецкий католик; убий-
ства католических священников, в частности, насто-
ятеля церкви в Трабзоне отца Андреа Санторро, 
погибшего в 2006 г. [11], и епископа Луиджи Падовезо, 
убитого 2010 г. [12]). При этом ряд инцидентов, имев-
ших место как 10–15 лет назад, так и сравнительно 
недавно, не попали в фокус внимания СМИ. Интересно, 
что при этом большинство опрошенных (т.е. «коман-
дированных» Ватиканом для служения в Турции 
священников нетурецкого происхождения) подтвер-
дило, что служение в Турции не противоречит их 
личному желанию.

2. Грех как элемент мировоззрения: влияет ли ислам 
на сознание турка-немусульманина? 

Согласно полученным нами данным, вопрос о 
том, как турецкие катехумены и католики понимают 
грех, по мнению интервьюируемых священников 
оказался в числе наиболее значимых, требующих 
существенной трансформации мировоззрения при 
осуществлении перехода из ислама (даже в том слу-
чае, если сам человек и его близкие родственники 
ислам не практиковали и не практикуют). В самом 
деле, культурная проекция ислама в современной 
Турции очень сильна [26]. Многие турки, даже при-
числяя себя к атеистам или агностикам, живут во 
многом согласно мусульманской традиции. Рас-
пространяется это в весьма значительной степени и 
на алевитов (не путать с алавитами!), большинство 
из которых, участвуя в исследовании, не причисля-
ли себя к мусульманам («нас считают одним из на-
правлений ислама, но это не так»). Это касается и 
норм общения с людьми, и отношения к собствен-
ности, и системы распределения приоритетов, и 
культуры приёма пищи, и почитания старших, и 
конечно же языка.

Не вдаваясь в споры о культурном исламе [35], 
подчеркнём, что религия — в широком понимании 
глубоко переживаемых ценностей — может считать-
ся одним из факторов принадлежности к социальной 
группе и помимо воли и желаний самого человека. 
Одно дело — родиться мусульманином и не практи-
ковать свою веру (или даже не идентифицировать 
себя как верующего вообще), и совсем другое — стать 
в мусульманской стране последователем другой ре-
лигии. Во втором случае групповое сознание может 
воспринимать такого новообращённого как преда-
теля своего народа, своей культуры и своих ценностей. 
Например, в случае алевитов — также являющихся 
религиозным меньшинством в Турции, к тому же на 
протяжении долгого времени преследуемым, — это 

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 76-83



79

Коммуникативные смыслы философии и культуры

приводило к даже более трагичным порой послед-
ствиям, чем для христиан, несмотря на то, что их 
воззрения и традиционные нормы поведения пусть 
и отличаются от ислама «в чистом виде», однако не 
настолько явно, как в случае христиан. Заметим, что 
нам не удалось найти подтверждения тому, что кто-
то из местных «переходит» из ислама в число алеви: 
даже при заключении браков с «обычными» мусуль-
манами супруги просто продолжают практиковать 
каждый свою религию. Сами алевиты отмечают в 
целом позитивную тенденцию, наметившуюся в от-
ношении к ним турецкого общества, по крайней 
мере, в рамках крупных мегаполисов. В то же время 
в христианские церкви вообще и католическую цер-
ковь в частности переходы происходят достаточно 
регулярно. И реакция на переход человека в христи-
анство может быть очень разной.

В ряде случаев, — если, например, родственники 
этого человека не религиозны или семья «смешанная» 
(к примеру, кто-то из родителей или бабушек-деду-
шек — из христианской семьи, вроде греческих пра-
вославных) — выбор принимают и поддерживают. 
Однако, к сожалению, так происходит далеко не 
всегда. Были зафиксированы случаи, когда семья 
выгоняла из дома сыновей или дочерей, заявивших 
о своём стремлении перейти в христианство. Упоминались 
прецеденты, когда катехумены, попавшие в такое 
положение, обращались к представителям католи-
ческого духовенства с запросом на получение места 
для проживания. Неудивительно, что церковь в Турции 
не имеет достаточно ресурсов, чтобы обеспечивать 
прихожан жильём, и хотя упомянутые выше ситуации 
получилось разрешить совместными усилиями при-
хода, перед катехизаторами встаёт важная задача: 
избегать такого рода конфликтов, научив будущих 
католиков не ставить себя в уязвимое положение. 
Кроме того, некоторые из опрошенных катехуменов 
католической церкви говорили о том, что в случае, 
если, например, в их университете увидят нательный 
крестик, это может привести не только к буллингу 
и социальной изоляции, но и к физическому насилию. 
Поэтому нельзя сказать, что христиане из числа 
местных жителей имеют возможность открыто заяв-
лять о своей принадлежности к этой религии и пра-
ктиковать свою веру в достаточной мере свободно.

Всё это влечёт за собой и определённые коррек-
тивы в понимании такого основополагающего по-
нятия, как «грех». Около 76% опрошенных турецких 
католиков и катехуменов указали, что «белая ложь», 
«ложь, вызванная обстоятельствами» или «ложь» в 
целом (1) «не является грехом» или (2) «не считает-
ся грехом». Вероятно, причину таких оценок стоит 
искать в описанных выше угрозах, исходящих от 
некоторых представителей местного населения. Свою 

лепту вносят и попытки (как самих опрошенных, так 
и католического духовенства) обезопасить своих 
прихожан от предсказуемых конфликтов.

3. Грех как харам: парадоксы интерпретаций
С другой стороны, интервью с мусульманами, 

живущими в Стамбуле, не показали настолько нега-
тивной тенденции. Тут стоит оговориться, что в чи-
сло опрошенных не попали представители радика-
лизированной части сообщества, поэтому нельзя 
экстраполировать результаты этого фрагмента ис-
следования на всех турецких мусульман. Мусульмане, 
практикующие свою религию, подчёркивали, что 
Коран не предписывает проявления агрессии к ино-
верцам, если они не воюют против ислама. Опрошенные 
в большинстве своём сходились во мнении о чуждо-
сти христианства и о том, что отреагировали бы аг-
рессивно на попытки его им навязать, а в отсутствие 
оных имеют нейтральную позицию. При этом осве-
домлённость о том, что именно представляет из себя 
христианство, у местных мусульман оказалась край-
не низкой. Основная часть опрошенных представи-
телей турецкой культуры, вообще когда-либо заду-
мывавшихся о сущности понятия «грех» в христиан-
стве и его отличиях от канонов ислама, имеет край-
не искажённое представление об этом предмете. 
Респонденты-мусульмане, к примеру, рассуждали о 
том, что в христианстве нет прямых запретов (по 
аналогии с понятием «харам» (тур. haram)) и списка 
праведных дел (по аналогии с понятием «халяль» 
(тур. helal или sevap — «доброе дело»), в силу чего 
христианский грех кажется им менее весомым и 
строго осуждаемым действием. Некоторые слышали 
что-то о заповедях, но упоминаний о смертных гре-
хах и перечне христианских добродетелей и вовсе в 
ответах респондентов не встретилось.

О христианской исповеди некоторые интервью-
ируемые также не знали, а те, кто имел представле-
ние о сути данного таинства, воспринимали его с 
точки зрения «нагрешил — покаялся — пошёл грешить 
дальше». Конкретность и структурированная чёткость 
ислама в понимании того, что есть «харам», а что 
есть «халяль», за что Аллах карает, а за что прощает, 
затрагивает также обряды и алгоритмы действий, 
вписанные в культуру повседневности. Такая строго 
полярная система, сталкиваясь со своего рода гиб-
костью (если не размытостью, с точки зрения му-
сульман) христианских представлений о грехе, вы-
зывает множество сложностей как в формировании 
взаимопонимания в рамках межрелигиозного взаи-
модействия, так и при адаптации катехуменов (на-
чиная с вопросов о том, каким обязан быть распо-
рядок дня доброго католика, и заканчивая непосред-
ственно пониманием концепций греха, исповеди, 
Божьего милосердия и др.).



80

Так, крещённые в католической церкви турки 
зачастую неосознанно расширяют впитанное с дет-
ства представление о том, что есть «харам», на по-
нятие христианского греха. Иллюстрацией тому мо-
гут служить прецеденты, когда при подготовке к 
исповеди турецкие католики находят в Интернете 
списки возможных грехов, составленные, например, 
кем-то из американских католиков, и, по большому 
счёту, выбирают то, что подходит их ситуации, осо-
бо не вникая в детали и условности (которые, одна-
ко, часто оказывают существенное влияние и на 
определение действия как греховного в рамках ка-
толических воззрений, и на определение тяжести 
проступка). В качестве иллюстрации: один из рес-
пондентов привёл упоминание на исповеди просмо-
тра не соответствующего католическим воззрениям 
медиаконтента, что считается грехом при наличии 
определённого ряда условий, но никак не само по себе.

Примечательно, что катехумены, которые начали 
проходить подготовку к крещению год назад или 
меньше, изначально на вопрос «Знаете ли Вы, что 
такое „харам“?» отвечали отрицательно и даже с 
толикой возмущения, как бы стремясь подчеркнуть 
отсутствие какой-либо связи с исламом. Однако 
впоследствии, после уточнения, что речь идёт о тер-
мине и его значении, неуверенно соглашались, что 
знают. Далее в ответах наблюдались разные реакции.

Кто-то из опрошенных достаточно лаконично 
отвечал: это «то, что мусульмане считают запретным 
по религиозным причинам»; некоторые достаточно 
живо начинали проводить сравнение с христианским 
грехом. Во втором случае ответы сводились к тому, 
что «харам» сам по себе — нечто вроде конкретного 
списка, закона, нарушив предписания которого, 
человек гарантировано попадает в ад, в то время как 
христианство говорит о Божиих любви и милосердии, 
и, по мнению респондентов, суть самого понятия 
«грех» в христианстве куда глубже и сложнее. Кроме 
того, опрошенные католики выделили особенно то, 
что, согласно их представлениям, в исламе действие, 
не являющееся нарушением строго прописанного 
закона, не является грехом (в смысле «харам»), даже 
если наносит вред самому человеку, другим людям 
или природе, и в ряде случаев может также не счи-
таться грехом в более широком смысле (тур. günah). 
В исламе также есть возможность искупления грехов: 
жертвоприношением или паломничеством. У мусуль-
ман существует некий «счётчик» грехов и праведных 
дел (тур. sevap), и на итоговый результат для души 
человека, как указали респонденты, в исламе будет 
влиять соотношение получившихся чисел: праведные 
поступки компенсируют совершённые грехи, во мно-
гом независимо от наличия или отсутствия глубоко-
го раскаяния.

Ещё одним отличительным аспектом опрошенные 
назвали то, на ком лежит ответственность за совер-
шение греха: если кто-то подтолкнул человека к его 
совершению, то ответственность лежит на провод-
нике искушения; если кто-то оклеветал — он как бы 
«забирает себе» грехи оклеветанного. В турецком 
языке существуют даже устойчивые выражения с 
подобной семантикой. К примеру, günahını almak 
(досл. «забрать его грех») используется в случае не-
справедливого обвинения человека — клеветник 
таким образом забирает себе его грехи: “Senın bunu 
yapmadığını bılmıyordum, günahını aldım, kusura bakma” 
(досл. «Я не знал, что ты этого не делал, забрал твои 
грехи (т.е. обвинил напрасно), извини») — привёл 
вариант употребления один из респондентов. Ещё 
один пример — günah (ben) den gıttı (досл. «грех от 
(меня) ушёл», грех с (меня) снят) — говорят людям, 
которые решаются на какой-то поступок, невзирая 
на предупреждения: “Sonu kötü olacak bak söylüyorum 
ama günah benden gıttı, nasıl ıstıyorsan öyle yap” (досл. 
«Смотри, я говорю тебе, будет плохо, но грех с меня 
снят, делай, что хочешь»).

Ещё одно отличие, о котором говорили католики-
турки — целеполагание. Согласно их пониманию, в 
исламе цель, признанная благой с точки зрения за-
кона (в данном случае речь идёт о законе в религи-
озном понимании), оправдывает средства — так, 
клевета или даже убийство в ряде случаев могут не 
быть сочтены грехом, в то время как христианство 
куда строже относится к соблюдению заповедей. 
Опрошенные также неоднократно подчёркивали, что 
представители разных регионов Турции могут трак-
товать понятие греха очень по-разному. Однако ряд 
респондентов не усмотрел существенных отличий в 
религиозном понимании греха католиками и мусуль-
манами и выделил, что трактовка зависит, по их 
мнению, в основном от того, насколько вдумчиво 
конкретный человек изучал священные тексты (будь 
то Коран или Библия) и насколько прислушивается 
к голосу совести.

Так, на этапе катехизации будущие католики ока-
зываются в достаточной мере подготовлены с точки 
зрения теоретических знаний о религии (что, впро-
чем, как упоминали многие респонденты, очень 
сильно зависит от конкретного катехизатора). Однако 
на практике применение этих познаний вызывает 
сложности — зачастую не осознаваемые, и проведе-
ние самоанализа без чёткого «списка грехов» оказы-
вается затруднительным.

4. Религиозная нетерпимость: ещё один парадокс 
интерпретации

Феномен, к сожалению, распространённый сре-
ди недавно крещённых или проходящих подготовку 
к крещению турков — своего рода нетерпимость. 

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 76-83



81

Коммуникативные смыслы философии и культуры

Наиболее явно она проявляется в двух формах.  
В первом случае это полный отказ от общения с 
мусульманами: «Мне не о чем с ними говорить, они 
не знают Бога, что они могут знать?» — рассуждал 
один из респондентов. Нельзя сказать, что это все-
объемлющее явление, однако даже частные случаи 
наглядно иллюстрируют живучесть характерного 
отношения к «неверным» со стороны ряда течений 
ислама; правда, теперь «неверными» оказываются 
сами последователи «оставленного» ислама.

Во втором случае речь идёт об избегании греха. 
К примеру, если общение с каким-то человеком обыч-
но сопровождается неспособностью противостоять 
искушению или приводит к совершению греха (пусть 
даже этот человек просто присутствует при этом), то 
его появление само по себе будет вызывать гнев и 
приводить к конфликтам — таким образом, человек 
сталкивается с совершением греха в попытках его 
избежать.

Община турецких католиков в Стамбуле оказы-
вается довольно сплочённой, они стараются держаться 
вместе: пусть и не изолируя себя от остального об-
щества полностью, но относясь к нему с изрядной 
настороженностью и по мере возможности дистан-
цируясь. То и дело остро встают проблемы в духе 
того, как турку-католику продолжать жить с членами 
семьи, исповедующими ислам. В процессе катехи-
зации неоднократно затрагиваются вопросы о том, 
что поддержание мира в семье крайне важно с рели-
гиозной точки зрения, и порой эта идея заметно 
противоречит убеждённости катехуменов в том, что 

родственники-мусульмане сбивают их с пути истин-
ного. Готовящиеся к крещению сталкиваются с ди-
леммой: что окажется более серьёзным грехом — 
вынужденная необходимость врать семье о своей 
вере, вступление в конфликт или разрыв отношений 
с родными.

Результаты
Таким образом, взаимодействие турецких като-

ликов, выросших в культуре ислама, с окружающим 
их преимущественно мусульманским обществом 
оказывается осложнено целым рядом факторов, так 
или иначе затрагивающих понимание одного из цен-
тральных понятий обеих религий — греха. Во-первых, 
это недостаточная осведомлённость, влекущая за 
собой недопонимания и превратные представления 
о мировоззрении христиан, и, как следствие, ком-
муникативный разрыв. Во-вторых, это в некотором 
смысле типичное для мусульманской культуры не-
приятие «иноверцев» как таковых, проявляющееся 
у обеих сторон взаимодействия и в ряде случаев при-
водящее к недоверию, опаске и даже насилию. В-третьих, 
свою роль играет разница непосредственно закреп-
лённых в двух религиях систем определения и нака-
зания грехов, что оказывает существенное влияние 
на картину мира последователей этих религий — и 
при трансформации, с которой сталкиваются обра-
щённые в христианство турки, затрагивает и перцеп-
тивные процессы, что, в свою очередь, влечёт за 
собой спад коммуникативной активности и порож-
дает дополнительную дистанцию.

Литература

1.	 Ангелова М.М. «Концепт» в современной лингвокультуро-
логии [Текст] / М.М. Ангелова // Актуальные проблемы 
английской лингвистики и лингводидактики. Сборник на-
учных трудов. — 2004. — Вып. 3. — С. 3–10.

2.	 Аскольдов С.А. Концепт и слово [Текст] / С.А. Аскольдов // 
Русская словесность. От теории словесности к структуре 
текста. Антология. — М., 1997. — С. 267–279.

3.	 Бабушкин А.П. Типы концептов в лексико-фразеологической 
семантике языка [Текст] / А.П. Бабушкин. — Воронеж, 1996.

4.	 Баско Н.В. Языковые средства выражения оценочного 
компонента лингвокультурного концепта [Текст] /  
Н.В. Баско // Русистика без границ. — 2022. — Т. 6. —  
№ 3. — С. 41–47. 

5.	 Бахича Э.А. Проблема разграничения терминов «концепт» 
и «лингвокультурный концепт» [Текст] / Э.А. Бахича // 
Ученые записки Крымского инженерно-педагогического 
университета. Серия: Филология. История. — 2024. —  
№ 2. — С. 12–16. 

6.	 Бегчин Д.А. Векторы объяснения религиозной архитекту-
ры в оптике психологии религии [Текст] / Д.А. Бегчин // 
Известия Иркутского государственного университета. 
Серия: Политология. Религиоведение. — 2022. — Т. 41. —  
С. 89–101. — DOI: 10.26516/2073-3380.2022.41.89

7.	 Бенвенист Э. Общая лингвистика [Текст] / Э. Бенвенист. — 
М., 1974.

8.	 Бичарова М.М. Фреймовый анализ как метод сопоставле-
ния концептов различных лингвокультур [Текст] /  

М.М. Бичарова // Евразийский филологический вестник. — 
2024. — № 3. — С. 19–29. 

9.	 Бойцова О.Ю. Концепт как эвристический инструмент: о 
потенциале концептологического подхода в политическом 
познании [Текст] / О.Ю. Бойцова // Политическая экспер-
тиза: ПОЛИТЭКС. — 2018. — Т. 14. — № 3. — С. 4–18. 

10.	Вежбицкая А. Семантические универсалии и описание 
языка [Текст] / А. Вежбицкая. — М., 1999.

11.	В Турции задержан подозреваемый в убийстве католиче-
ского священника. [Электронный ресурс] // РИА «Новости». 
2006. — URL: https://ria.ru/20060207/43389182.html (дата 
обращения: 07.11.2025).

12.	В Турции убит католический священник [Электронный 
ресурс] // LIFE. 2010. — URL: https://life.ru/p/26692 (дата 
обращения: 07.11.2025).

13.	Ересько М.Н. Язык религии: философско-когнитивный 
анализ [Текст]: дисс. … д-ра филос. наук: 09.00.13 /  
М.Н. Ересько. — М.: Изд-во МГУ, 2008. — 334 с.

14.	Ересько М.Н. Взаимодействие светских и религиозных 
идентичностей как социологическая проблема [Текст] / 
М.Н. Ересько // Вестник Тюменского государственного 
университета. — 2006. — № 1. — С. 110–117.

15.	Ересько М.Н. Язык религии: пролегомены к когнитивному 
дискурсу [Текст] / М.Н. Ересько // Религиоведение. — 
2007. — № 2. — С. 98–115. 

16.	Ересько М.Н. Язык религии: смысл и символ (Опыт онто-
семантического анализа) [Текст]: монография / М.Н. Ересь-
ко. — Тюмень: Изд-во Тюменского гос. ун-та, 2007. —  
436 с.



82

17.	Зубковская А.А. Религиозная природа человека в свете 
когнитивно-символического подхода [Текст] / А.А. Зубков-
ская // Logos et Praxis. — 2024. — Т. 23. — № 3. —  
С. 74–79. — DOI: 10.15688/lp.jvolsu.2024.3.9

18.	Матюшина Н.В. О задачах современной отечественной 
лингвокультурной концептологии [Текст] / Н. В. Матюшина // 
Гуманитарные науки и образование. — 2023. — Т. 14. —  
№ 2. — С. 143–149. — DOI: 10.51609/2079-3499_2023_14_02_143

19.	Матюшина Н.В. Основные положения отечественных школ 
концептологии в актуальных исследованиях [Текст] /  
Н.В. Матюшина // Гуманитарные и социальные науки. — 
2023. — Т. 98. — № 3. — С. 86–95. — DOI: 10.18522/2070-
1403-2023-97-2-86-95

20.	Михеев В. Могут ли чувства и представления быть рели-
гиозными и секулярными? Критика современной психоло-
гии религии [Текст] / В. Михеев // Государство, религия, 
Церковь в России и за рубежом. — 2018. — Т. 36. —  
№ 3. — С. 142–167. — DOI: 10.22394/2073-7203-2018-36-
3-142-l67

21.	Мишатина Н.Л. Методические маршруты лингвокультуро-
логии: нарративное измерение ценностей [Текст] /  
Н.Л. Мишатина // Русский язык в школе. — 2025. —  
Т. 86. — № 1. — С. 7–19. — DOI: 10.30515/0131-6141-2025-
86-1-7-19

22.	Неизвестные напали на католическую церковь в Стамбу-
ле [Электронный ресурс] // РБК. 2024. — URL: https://www.
rbc.ru/rbcfreenews/65b63a889a7947a4bf137b80 (дата обра-
щения: 07.11.2025).

23.	Онал И.О. Концепт dostluk в турецкой языковой картине 
мира [Текст] / И.О. Онал // Вопросы когнитивной лингви-
стики. — 2023. — № 2. — С. 101–110. — DOI: 10.20916/1812-
3228-2023-2-101-110

24.	Радищева В.О. К вопросу о проблемах лингвоконцептоло-
гии [Текст] / В.О. Радищева // Академический вестник 
Ростовского филиала Российской таможенной академии. — 
2021. — № 2. — С. 122–125. 

25.	Самарина Т.С. Феноменология религии и когнитивное 
религиоведение [Текст] / Т.С. Самарина // Вопросы фило-
софии. — 2022. — № 10. — С. 183–192. — DOI: 10.21146/0042-
8744-2022-10-183-192

26.	Сарыгюль Ф. Влияние ислама на внутреннюю политику 
Турции. [Электронный ресурс] // РСМД. 2023. — URL:https://
russiancouncil.ru/blogs/s-filis/vliyanie-islama-na-vnutrennyuyu-
politiku-turtsii (дата обращения: 13.11.2025).

27.	Светлова С.В. Проблема объективности концептосферы 
и концепт как субъект-объектное единство (некоторые 
аспекты теории концепта в работах С.А. Аскольдова и  
Д.С. Лихачева) [Текст] / С.В. Светлова // Будущее науки — 
2025: Сборник научных статей 12-й Международной мо-
лодежной научной конференции. В 5 т, Курск, 17–18 апре-
ля 2025 года. — Курск: Университетская книга, 2025. —  
С. 129–135. 

28.	Смирнов А.В. Коллективное когнитивное бессознательное 
и его функции в логике, языке и культуре [Текст] /  
А.В. Смирнов // Вестник РАН. — 2017. — № 10. —  
С. 867–878.

29.	Смирнов А.В. Сознание как смыслополагание [Текст] /  
А.В. Смирнов // Философский журнал. — 2014. — № 1. —  
С. 35–57. 

30.	Смирнов А.В .  Пропозиция и предикация [Текст] /  
А.В. Смирнов // Философский журнал. — 2016. — Т. 9. —  
№ 1. — С. 5–24.

31.	Смирнова У.В. Религиозное сознание как основа конструи-
рования политического дискурса [Текст] / У.В. Смирнова 
// Первый Национальный конгресс по когнитивным иссле-
дованиям, искусственному интеллекту и нейроинформа-
тике. Девятая международная конференция по когнитивной 
науке: Сборник научных трудов. В 2 ч, Москва, 10–16 ок-
тября 2020 г. Часть 1. — М.: Изд-во МИФИ, 2021. —  
С. 102–104.

32.	Стомпель Е.М. Концепт как базовая категория лингвокуль-
турологии на страницах журнала «Гуманитарные иссле-
дования» [Текст] / Е.М. Стомпель // Каспийский регион: 

политика, экономика, культура. — 2015. — № 1. —  
С. 348–354.

33.	Чулкина Н.Л. Языковая картина мира и национальная 
концептосфера: онтология, методы реконструкции и еди-
ницы описания [Текст] / Н.Л. Чулкина // Вестник Российского 
университета дружбы народов. Серия: Теория языка. Се-
миотика. Семантика. — 2015. — № 1. — С. 76–82.

34.	Эльясов А. Метафоризация концепта как процесс и ре-
зультат: стилистические и прагматические характеристи-
ки [Текст] / А. Эльясов // Оригинальные исследования. — 
2022. — Т. 12. — № 7. — С. 262–273.

35.	Dianina S.Yu. Cultural Islam in Northern Europe / S.Yu. Di-
anina, M.A.M. Khalil, V.S. Glagolev // Baltiiskii Region. 2019, 
vol. 11, no. 3, pp. 142–160. DOI: 10.5922/2079-8555-2019-
3-8

References

1.	 Angelova M.M. "Concept" in modern linguacultural studies // 
Aktualnye problemy anglijskoj lingvistiki i lingvodidaktiki [Current 
problems of English linguistics and linguodidactics]. Moscow, 
2004, vol. 3, pp. 3–10. (In Russian)

2.	 Askoldov S.A. Concept and word // Russkaya slovesnost. Ot 
teorii slovesnosti k strukture teksta. Antologiya. [Russian Literature. 
From Literature Theory to Text Structure. Anthology.]. Moscow, 
1997, pp. 267–279. (In Russian)

3.	 Babushkin A.P. Tipy konceptov v leksiko-frazeologicheskoj 
semantike yazyka. [Types of concepts in lexical and phraseo-
logical semantics of language]. Voronezh, 1996. (In Russian)

4.	 Basko N.V. Linguistic means of expressing the evaluative 
component of a linguocultural concept // Rusistika bez granicz 
[Russian studies without borders.]. 2022, vol. 6, no. 3,  
pp. 41–47. (In Russian)

5.	 Baxicha E.A. The problem of distinguishing between the terms 
"concept" and "linguocultural concept" // Uchenye zapiski 
Krymskogo inzhenerno-pedagogicheskogo universiteta. Seriya: 
Filologiya. Istoriya [Scientific Notes of the Crimean Engineering 
and Pedagogical University. Series: Philology. History]. 2024, 
no. 2, pp. 12–16. (In Russian)

6.	 Begchin D.A. Vectors of Explanation of Religious Architecture 
in the Optics of the Psychology of Religion // Izvestiya Irkutskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Politologiya. Religiovedenie 
[Bulletin of Irkutsk State University. Series: Political Science. 
Religious Studies]. 2022, vol. 41, pp. 89–101. DOI: 10.26516/2073-
3380.2022.41.89 (In Russian)

7.	 Benvenist E. Obshhaya lingvistika [General linguistics]. Moscow, 
1974. (In Russian)

8.	 Bicharova M.M. Frame analysis as a method for comparing 
concepts of different linguistic cultures // Evrazijskij filologich-
eskij vestnik [Eurasian Philological Bulletin]. 2024, no. 3,  
pp. 19–29. (In Russian)

9.	 Bojczova O.Yu. Concept as a heuristic tool: on the potential 
of the conceptual approach in political cognition // Politicheskaya 
e`kspertiza: POLITEKS [Political Expertise: POLITEX]. 2018, 
vol. 14, no. 3, pp. 4–18. (In Russian)

10.		Vezhbiczkaya A. Semanticheskie universalii i opisanie yazyka 
[Semantic universals and language description]. Moscow, 1999. 
(In Russian)

11.	V Turtsii zaderzhan podozrevaemyj v ubijstve katolicheskogo 
svyashhennika [A suspect of murdering a Catholic priest has 
been detained in Turkey]. URL: https://ria.ru/20060207/43389182.
html (accessed 07.11.2025) (In Russian)

12.	V Turtsii ubit katolicheskij svyashhennik [A Catholic priest was 
killed in Turkey]. URL: https://life.ru/p/26692 (accessed 07.11.2025) 
(In Russian)

13.	Eresko M.N. Yazyk religii: filosofsko-kognitivny`j analiz. Dokt. 
diss. [The Language of Religion: A Philosophical and Cognitive 
Analysis. Doct. Diss.]. Moscow, 2008, 334 p. (In Russian)

14.	Eresko M.N. The interaction of secular and religious identities 
as a sociological problem // Vestnik Tyumenskogo gosudarst-
vennogo universiteta [Bulletin of Tyumen State University]. 
2006, no. 1, pp. 110–117. (In Russian)

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 76-83



83

Медиакоммуникация

15.	Eresko M.N. The Language of Religion: Prolegomena to Cognitive 
Discourse // Religiovedenie [Religious Studies]. 2007, no. 2, 
pp. 98–115. (In Russian)

16.	Eresko M.N. Yazyk religii: smysl i simvol (Opyt ontoseman-
ticheskogo analiza): Monografiya [The language of religion: 
meaning and symbol (An experience of ontosemantic analysis): 
Monograph]. Tyumen, Izdatelstvo Tyumenskogo gosudarstven-
nogo universiteta Publ., 2007. 436 p. (In Russian)

17.	Zubkovskaya A.A. The religious nature of man in light of the 
cognitive-symbolic approach // Logos et Praxis. 2024, vol. 23, 
no. 3, pp. 74–79. DOI: 10.15688/lp.jvolsu.2024.3.9 (In Russian)

18.	Matyushina N.V. On the tasks of modern domestic linguacul-
tural conceptology // Gumanitarnye nauki i obrazovanie [Humanities 
and Education]. 2023, vol. 14, no. 2, pp. 143–149. DOI: 
10.51609/2079-3499_2023_14_02_143. (In Russian)

19.	Matyushina N.V. The main provisions of domestic schools of 
conceptology in current research // Gumanitarnye i socialnye 
nauki [Humanities and social sciences]. 2023, vol. 98, no. 3, 
pp. 86–95. DOI: 10.18522/2070-1403-2023-97-2-86-95. (In 
Russian)

20.	Mikheev V. Can feelings and ideas be religious and secular? 
A critique of contemporary psychology of religion // Gosudarstvo, 
religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, religion, and 
the Church in Russia and abroad]. 2018, V. 36, № 3, pp. 142-
167. — DOI: 10.22394/2073-7203-2018-36-3-142-l67 (In Russian)

21.	Mishatina N.L. Methodological routes of linguacultural studies: 
narrative dimension of values // Russkij yazyk v shkole [Russian 
language at school]. 2025, V. 86, № 1, pp. 7-19. — DOI 
10.30515/0131-6141-2025-86-1-7-19 (In Russian)

22.	Neizvestnye napali na katolicheskuyu tserkov v Stambule 
[Unknown assailants attacked a Catholic church in Istanbul]. 
URL: https://www.rbc.ru/rbcfreenews/65b63a889a7947a4bf13
7b80 (accessed 07.11.2025) (In Russian)

23.	Onal I.O. The concept of dostluk in the Turkish linguistic world-
view// Voprosy kognitivnoj lingvistiki [Issues in cognitive lin-
guistics]. 2023, no. 2, pp. 101–110. DOI: 10.20916/1812-3228-
2023-2-101-110 (In Russian)

24.	Radishheva V.O. On the issues of linguoconceptology // 
Akademicheskij vestnik Rostovskogo filiala Rossijskoj tamoz-
hennoj akademii [Academic Bulletin of the Rostov Branch of 
the Russian Customs Academy]. 2021, no. 2, pp. 122–125. 
(In Russian)

25.	Samarina T.S. Phenomenology of religion and cognitive religious 
studies // Voprosy filosofii [Questions of philosophy]. 2022, no. 
10, pp. 183–192. DOI: 10.21146/0042-8744-2022-10-183-192. 
(In Russian)

26.	Sarygyul F. Vliyanie islama na vnutrennyuyu politiku Turtsii. 
[The influence of Islam on the domestic politics of Turkey]. 
URL: https://russiancouncil.ru/blogs/s-filis/vliyanie-islama-na-
vnutrennyuyu-politiku-turtsii (accessed 13.11.2025) (In Russian)

27.	Svetlova S.V. The problem of the objectivity of the concep-
tual sphere and the concept as a subject-object unity (some 
aspects of the theory of the concept in the works of  
S.A. Askoldov and D.S. Likhachev) // Budushhee nauki — 2025: 
Sbornik nauchny`kh statej 12-j Mezhdunarodnoj molodezhnoj 
nauchnoj konferentsii [The Future of Science — 2025: Collection 
of scientific articles from the 12th International Youth Scientific 
Conference]. Kursk, 2025, pp. 129–135. (In Russian)

28.	Smirnov A.V. The collective cognitive unconscious and its 
functions in logic, language and culture // Vestnik RAN [Bulletin 
of the Russian Academy of Sciences]. 2017, no. 10, pp. 867–
878. (In Russian)

29.	Smirnov A.V. Consciousness as meaning-making// Filosofskij 
zhurnal [Philosophical journal]. 2014, no. 1, pp. 35–57. (In 
Russian)

30.	Smirnov A. V. Proposition and predication // Filosofskij zhurnal 
[Philosophical journal]. 2016, vol. 9, no. 1, pp. 5–24. (In Russian)

31.	Smirnova U.V. Religious consciousness as a basis for con-
structing political discourse // Pervyj Natsionalnyj kongress po 
kognitivnym issledovaniyam, iskusstvennomu intellektu i ne-
jroinformatike. Devyataya mezhdunarodnaya konferentsiya po 
kognitivnoj nauke: Sbornik nauchnykh trudov [The 1st National 
Congress on Cognitive Research, Artificial Intelligence, and 
Neuroinformatics. 9th Int. Conf. on Cognitive Science: Proc.] 
Moscow, 2021, pp. 102–104. (In Russian)

32.	Stompel E.M. Concept as a Basic Category of Linguocultural 
Studies in the Journal "Humanities Research" // Kaspijskij 
region: politika, ekonomika, kultura [The Caspian region: pol-
itics, economics, culture]. 2015, no. 1, pp. 348–354. (In Russian)

33.	Chulkina N.L. The linguistic picture of the world and the na-
tional conceptual sphere: ontology, reconstruction methods 
and units of description // Vestnik Rossijskogo universiteta 
druzhby` narodov. Seriya: Teoriya yazy`ka. Semiotika. Semantika 
[Bulletin of Peoples' Friendship University of Russia. Series: 
Language Theory. Semiotics. Semantics]. 2015, no. 1, 
pp. 76–82. (In Russian)

34.	Elyasov A. Metaphorization of a concept as a process and 
result: stylistic and pragmatic characteristics // Originalnye 
issledovaniya [Original research]. 2022, vol. 12, no. 7,  
pp. 262–273. (In Russian)

35.	Dianina S. Yu. Cultural Islam in Northern Europe // Baltiiskii 
Region [Baltic Region]. 2019, V. 11, no. 3, pp. 142–160. DOI: 
10.5922/2079-8555-2019-3-8 (In Russian).


	10. Silantieva
	СК 6-2025 от 27 дек
	СЛОВО ГЛАВНОГО РЕДАКТОРА
	Л.М. Гончарова. Культура как поле коммуникации
	ЯЗЫК. РЕЧЬ. ОБЩЕНИЕ
	Т.В. Нестерова. Гипержанр «Поздравление» в эпистолярной коммуникации

(на материале текстов поздравительных открыток,

адресованных академику В.Г. Костомарову)
	МЕЖКУЛЬТУРНАЯ КОММУНИКАЦИЯ: АНАЛИЗ, СОПОСТАВЛЕНИЕ, ПЕРЕВОД
	А.С. Мамонтов, Ле Ван Ань. Кросс-культурная компетенция как неотъемлемая часть

межкультурной коммуникации: лингвокогнитивный и

лингвометодический аспекты исследовательской

парадигмы
	А.В. Родченко. Невербальные стратегии смягчения коммуникации:

паралингвистические эвфемизмы в кубинской речевой

практике
	Н.Е. Медведева. Экспликация концепта «патриотизм» в мировых культурах:

сопоставительный анализ
	КОММУНИКАТИВИСТИКА И ОБРАЗОВАНИЕ
	А.А. Чуганская, Е.С. Лобутева, Е.Н. Махмутова. Коммуникативные возможности цифровой технологии

для событийного сопровождения студентов

в образовательной среде университета
	ПРОФЕССИОНАЛЬНАЯ КОММУНИКАЦИЯ
	К.И. Гайсина, К.Е. Барабошкин, А.Ю. Вихрова, Чжан Чэнкунь. Экспликация пар с антонимичными, синонимичными

и смежными отношениями между компонентами на

примере первой главы трактата «Хуан-ди нэй цзин.

Су вэнь» в контексте взаимодействия языка и медицины

в традиционной медицинской коммуникации Китая
	Л.А. Иванова, Е.Л. Лукомская. Жанровое пространство научно-академического дискурса

в образовательной среде неязыкового вуза
	КОММУНИКАТИВНЫЕ СМЫСЛЫ ФИЛОСОФИИ И КУЛЬТУРЫ
	М.А. Назаров. Культурная дипломатия и коммуникативистика: «Образ

советского героя в The Man from U.N.C.L.E.»
	КОММУНИКАТИВИСТИКА И РЕЛИГИОВЕДЧЕСКАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА
	Т.С. Силантьева. Проблема греха в коммуникации современных турецких

католиков
	И.Ю. Хатагова, В.С. Глаголев. Эволюция коммуникативных стратегий миссионерской

деятельности Римско-католической церкви (на примере

Африки)
	НОВОСТИ КОММУНИКАТИВИСТИКИ
	Е.С. Федорова. Серебряный век в коллекции Никиты и Нины Лобановых-

Ростовских. Воплощения на сцене и направления

в живописи

	СК 6-2025 от 27 дек страница 76

