
73

Коммуникативистика и религиоведческая герменевтика УДК 291.1 – 81.33

КОММУНИКАТИВИСТИКА И РЕЛИГИОВЕДЧЕСКАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА

К герменевтике слова «религия» и его аналогов 
в религиозно-философских традициях Востока 
в контексте межкультурной коммуникации
To the Hermeneutics of the Word "Religion" and Its Analogues in the Religious and 
Philosophical Traditions of the East in the Context of Intercultural Communication

DOI: 10.12737/2587-9103-2025-13-1-73-80              Получено: 05 октября 2024 г. / Одобрено: 19 ноября 2024 г. / Опубликовано: 26 февраля 2025 г.

Т.А. Полетаева 

Канд. филос. наук, канд. филол. наук, 
доцент кафедры новых технологий 
в гуманитарном образовании,
Институт дистанционного образования 
Православного Свято-Тихоновского 
гуманитарного университета,
Россия, 115184, Москва, ул. Новокузнецкая, 23б, 
e-mail: polet_ta@mail.ru

T.A. Poletaeva 

Ph.D. (Philosophy, Philology), Associate Professor 
of New Technologies in Humanitarian Education, 
Department  of the Institute of Distance Learning of
St. Tikhon’s Orthodox University, 
23b, Novokuznetskaya St., Moscow, 115184, Russia
e-mail: polet_ta@mail.ru

Аннотация
Цель статьи — в контексте рассмотрения процессов секуляризации, 
десекуляризации и миграции в западном обществе и США, спо-
собствующих росту межкультурной коммуникации в конце XX в. —  
20-х гг. XXI в., проанализировать латинское слово «религия» и най-
ти его аналоги или компенсирующие религионимы в религиозно-фи-
лософских традициях Востока. В качестве методов использованы 
теологический, герменевтический, религиоведческий, а также срав-
нительно-сопоставительный лингвистический анализ и метод кор-
пусной лингвистики. Главные результаты исследования следующие: 
выяснено, что латинскому слову «религия», которое в интерпретации 
раннехристианских философов означало связь человека с Богом или 
восстановление этой связи, в дискурсе древнееврейского монотеиз-
ма соответствовало слово «Завет» (как союз человека с Богом), ко-
торое в дискурсе иудаизма остается центральным, а в христианском 
обозначает суть религии до Пришествия Христа как Ветхий Завет и 
суть самого христианства как Новый Завет человечества с Богом.  
В исламском дискурсе близким аналогом слова «религия» можно счи-
тать самоназвание ислам/«покорность» или религионим «Дин»/«суд, 
воздаяние, вера». Наиболее схожим со словом «религия», понимае-
мым как связь человека с Богом, является «дхарма» в дискурсе инду-
изма, означающая «ритуал, закон» (однако в философии джайнизма 
и буддизма «дхарма» имеет иное значение: в джайнизме под ней по-
нимается одно из космических начал, лежащих в основе вещей, а в 
буддизме, с одной стороны, у нее есть значение «учение», а с другой 
стороны — «элемент психофизического опыта»). Близок по смыслу к 
слову «религия» религионим «дэ» в даосизме, означающий благую 
силу, обеспечивающую связь с дао как Небом и вечностью. В конфу-
цианском дискурсе компенсирует отсутствие слова «религия» слово 
«ли», которое означает «ритуал», обеспечивающий исполнение «Не-
бесного закона» и благополучное существование человека и общест-
ва. В дискурсах нетеистических джайнизма и буддизма компенсирую-
щим отсутствие слова «религия» является слово «путь», под которым 
последователями этих религий понимается путь по преодолению 
человеческой низшей природы. В дискурсе синтоизма, несмотря на 
наличие в самоназвании этой религии слова «путь», понимание его 
совершенно отлично от того, как оно интерпретируется в буддизме и 
джайнизме. Несмотря на такую противоречивую ситуацию с поиском 
аналогов западного слова «религия» в религиозно-философских тра-
дициях Востока, это слово, в частности, religion на английском языке, 
в наше время часто встречается в дискурсе современного мирового 
общества и активно применяется в межкультурной и научной комму-
никации представителями как западных, так и восточных религий. 

Abstract
The aim of the article is to analyze the Latin word of “religion” and to search 
for its analogues or compensating religious notions in the religious and phil-
osophical traditions of the East in the context of examining of processes of 
secularization, de-secularization and migration in the Western society and in 
the USA causing the growth of intercultural communication at the end of the 
20th century — 20s of the 21st century. There used theological, hermeneutic 
methods, analysis of religious studies, comparative linguistic analysis and 
the method of corpus linguistics. The main results of the study are as fol-
lows: it was found that the Latin word of “religion”, which in the interpretation 
of early Christian philosophers meant the connection of a man with God or 
the restoration of this connection, in the discourse of ancient Hebrew mono-
theism corresponded to the word of “Testament” (as the union of a man with 
God), which remains central in the discourse of Judaism, and in Christian 
one it means the essence of religion before the Coming of Christ as the Old 
Testament and the essence of Christianity itself as the New Testament of 
mankind with God. In the discourse of Islam, a close analogue of the word 
of “religion” can be considered the self-name of Islam/“submissiveness” or 
the religious notion of «Din»/“judgment, retaliation, faith”. The most similar 
to the word of "religion" (understood as the connection between man and 
God) is “dharma” in Hinduism, meaning "ritual, law" (however, in philosophy 
of Jainism and Buddhism “dharma” has a different meaning: in Jainism it is 
one of the cosmic principles which are the base of things, in Buddhism, on 
the one hand, it has the meaning of "doctrine", on the other hand, is under-
stood as “an element of psychophysical experience”). Close in meaning to 
the word of "religion" is the religious notion of "de" in Taoism which means a 
good power that provides the connection with Tao as Heaven and eternity. 
In the discourse of Confucianism, the absence of the word of "religion" is 
compensated by the word of "li"/"ritual" which provides the fulfillment of the 
"Heavenly Law" and the prosperous existence of a man and society. In the 
discourses of non-theistic Jainism and Buddhism the absence of the word 
of "religion" is compensated by the word of "a way” understood by the fol-
lowers of these religions as a way of overcoming the lower human nature. 
In Shintoism discourse, despite the presence of the word of "a way" in the 
self-name of this religion, its understanding is completely different from how 
it is understood in Buddhism and Jainism. Despite such a contradictory situ-
ation with the search for analogues of the Western word of "religion" in the 
religious and philosophical traditions of the East, this word, particularly “re-
ligion” in English, is often met in the discourse of modern world society and 
is actively used in intercultural and scientific communication by representa-
tives of both Western and Eastern religions.

Ключевые слова: коммуникация, дискурс, западный, восточный, рели-
гиозно-философский, традиция, религионим, значение,  религия, путь.

Keywords: communication, discourse, Western, Eastern, religious and 
philosophical, a tradition, a religious notion, meaning, a religion, a way.



74

Постановка проблемы
Характеризуя религиозное состояние западноев-

ропейского общества конца XX в., К. Хофместер и 
Л. Баурокс признавали, что хотя оно «в процессе 
своего повседневного функционирования полностью 
обходится без религии… ожидаемого многими отми-
рания религии не происходит» [28]. Для эпохи пост-
модерна в XXI в. стало характерно сочетание про-
цессов секуляризации и десекуляризации, однако 
эти процессы не были равноценны по своим мас-
штабам. Запад не стал возвращаться к традиционно-
му для себя христианству (протестантскому или ка-
толическому), на что, в частности, надеялся немец-
кий социолог К. Манхейм (1893–1947), который 
писал, что возрождение христианства может прине-
сти положительные социальные результаты, «если 
последователям христианской традиции удастся еще 
раз вернуться к истинным истокам религиозного 
опыта» [14].

К сожалению, религиозный ренессанс в западном 
обществе конца XX — начала XXI в. оказался связан 
с возрождением интереса людей к религиям вообще, 
что означало в действительности то, что на первый 
план у западного человека вышла «индивидуальная 
религиозная уверенность и личностное переживание» 
[29]. Этот подход к религии привел к большой от-
крытости европейцев, а также населения США к 
разным религиозным течениям. В последние 40 лет 
в странах Западной Европы и США наблюдается 
религиозный плюрализм, рост популярности новых 
религиозных течений, часто эзотерического харак-
тера (так называемого движения New Age), но также 
и интерес к традиционным восточным религиям 
(исламу, буддизму, индуизму). 

Религиозному плюрализму в странах Запада, а 
также в США, способствовали и продолжают спо-
собствовать внутренние и внешние (международные) 
миграционные процессы, которые усилились, начи-
ная со второй половины XX в., в основном по эко-
номическим причинам и в результате военных кон-
фликтов, инициаторами которых были США, про-
водящие международную глобалистскую политику. 
Во втором десятилетии XXI в. основные потоки 
мигрантов, согласно данным ООН за 2019 г., направ-
лялись преимущественно из Индии, Мексики, Китая, 
России, Сирии, Бангладеша, Пакистана, Украины, 
Филиппин, Афганистана в страны, более благопо-
лучные с экономической точки зрения по сравнению 
с теми, которые они покидали: США, Германию, 
Саудовскую Аравию, Россию, Великобританию, ОАЭ, 
Францию, Канаду, Австралию, Италию [30]. О росте 
международной миграции в первые 20 лет XXI в. 
свидетельствуют статистические данные: если общее 
количество мигрантов в мире в 2000 г. насчитывало 

150 млн человек, то в 2024 г. — уже 281 млн, состав-
ляя 3,6% населения земного шара [31].

Не затрагивая социальные проблемы, связанные 
с мигрантами, обратимся к проблеме религиозно-
философского и культурологического характера, 
которая становится актуальной в ситуации межкуль-
турной коммуникации представителей различных 
религиозных традиций, проживающих на собствен-
ной территории, с мигрирующими адептами, носи-
телями нетрадиционных для данной территории 
религиозных взглядов — к проблеме западного и 
восточного понимания религии. 

Принципы и методы исследования
Методами исследования в настоящей работе яв-

ляются теологический, герменевтический и сравни-
тельно-сопоставительный лингвистический анализы, 
применяемые для изучения значений слова «религия» 
и его аналогов в религиозно-философских традици-
ях Востока. Метод корпусной лингвистики применен 
в качестве вспомогательного для демонстрации раз-
ной динамики значимости слова «религия» в различ-
ных религиозно-философских традициях (для на-
глядности используются данные частотности слова 
«религия» в национальных корпусах русского и анг-
лийского языков).

Значение слова «религия» и подходы к его 
осмыслению в историческом контексте 

В христианской традиции, наследниками которой 
являются не только славянский православный мир 
во главе с Россией, но также очень сильно утратив-
шее эту традицию западное общество католиков и 
протестантов, принято говорить о нескольких вер-
сиях объяснения этимологии слова «религия», кото-
рое имеет латинское происхождение. 

Перечислим наиболее общеизвестные толкования 
этого термина. Римский философ Марк Тулий Цицерон 
(I в. до н.э.) считал, что слово «религия» происходит 
от латинского глагола relegeo, что значит «перечиты-
вать, тщательно обдумывать, откладывать в сторону» 
[11, c. 4]. Другой римский писатель — Сульпиций 
Сервий (I в. до н.э. — I в. н.э.) предполагал, что 
исходным латинским глаголом был relinquere, зна-
чащий «обходить молчанием» [11, c. 8] (то, что от-
носится к миру Божественному). У ранних христи-
анских философов была тенденция искать в этом 
понятии значение связи человека с Богом. Так, блж. 
Августин Аврелий (IV–V вв.) предлагал считать ис-
ходным глагол reeligere — «связываю развязанное, 
воссоединяю расторгнутое» [5, c. 5], а Луций Целий 
Фирмиан Лактанций (III–IV в.) объяснял проис-
хождение слова «религия» от латинского глагола 

НИР. Современная коммуникативистика (№ 1, 2025). 110: 73-80



75

Коммуникативистика и религиоведческая герменевтика

religare — «связывать, соединять» [2, c. 64] (Бога и 
человека). Первоначальное значение слова «религия», 
на которое указывают попытки светских римских и 
раннехристианских философов объяснить его эти-
мологию, прямо или косвенно увязывающих его с 
Божественным миром, не соответствует тому, что 
под ним понимается в настоящее время. Яркой де-
монстрацией того, как изменилось в общественном 
менталитете с течением времени понимание этого 
слова, является пример расширения его значения в 
русском языке.

Слово «религiя» в русском языке появилось в 
начале XVIII в., на что указывал М. Фасмер [24,  
c. 446]. Интересно, что первоначально оно имело 
написание «релiя» и именно в такой орфографии 
использовалось в заметках сподвижника Петра I 
князя Б.И. Куракина [3, c. 312], противопоставляв-
шего «церковь благочестивую» (т.е. православную) 
всем остальным «релеям», включая описываемые им 
четыре «розные» релеи в Англии [10, c. 145]. Слово 
«релiя»/«релея» обнаруживается и в более ранних 
русскоязычных текстах, утверждает Е.Н. Аринин, 
который предполагает, что «релiя»/«релея» появилась 
в русском коммуникативном пространстве в связи с 
формированием «Великого княжества Литовского, 
Руского, Жотомийского и иныя» [3, c. 316], когда 
произошло соединение территорий под этим назва-
нием с польским королевством и этот термин ис-
пользовался в юридических документах «Привилеи» 
1387 г. для обозначения веры единого Римского ко-
стела. Далее этот термин, по свидетельству  
Е.Н. Аринина, имеется в изданном в эпоху Брестской 
унии 1596 г. «Апокрисе»: в этом документе говорит-
ся о «релеи греческой», которая как «грецкое набо-
женство» противопоставляется «Римскому набожен-
ству». Кроме того, в XVII в. слово «релея» было ис-
пользовано для перевода слова «вера» в киевском 
«Лексиконе» Павмы Берынды (1627) [3, c. 315]. Сначала 
под этим словом до эпохи Реформации не подразу-
мевались какие-то диссидентские течения или ере-
тические секты: и в России, и Европе в XVIII в. оно 
часто отождествлялось именно с христианством. 
Окончательно утвердившись в русском языке в ор-
фографии «религiя», это слово приобрело более ши-
рокий смысл (т.е. когда под ним стали пониматься 
и христианская религия, и религии диссидентов), по 
мнению Е.И. Аринина, именно с «Акта Варшавской 
конфедерации» 1573 г. [3, c. 314–316]. 

Подтверждает появление в русском дискурсе сло-
ва «религия» исследование его частотности в 
Национальном корпусе русского языка (НКРЯ): оно 
стало употребляться в печатных изданиях с конца 
XVIII в., с нарастанием частотности в начале XX в. 
и с еще более резким ростом частотности в наши дни 

(выводы Е.И. Аринина 2017 г.) [3, c. 313]. Для уточ-
нения этого факта мы выяснили частотность слова 
«религия» в НКРЯ в ретроспективе и современности, 
и нашли, что действительно, если в период 1698–1750 гг. 
она достигала в среднем 5 на 1 млн слов в русско-
язычных печатных изданиях, в 1900–1915 гг. возро-
сла и составляла в среднем 100 на 1 млн слов, а в 
последние сорок лет, когда традиционные религиоз-
ные организации в России и, прежде всего, Русская 
православная церковь возродили свою полноценную 
деятельность, т.е. с 1990 гг. по настоящее время (точ-
нее, по 2022 г., после которого пока обновлений в 
НКРЯ не было. — Прим. П.Т.) частотность слова 
«религия» в русском дискурсе стала хоть и немного 
ниже, но все же сопоставимой с той, что была в 
начале XX в., составляя в среднем 75 на 1 млн слов.

Иную картину ретроспективной динамики ча-
стотности употребления слова religion мы видим в 
английском британо-американском дискурсе в пе-
риоды, условно сопоставимые с обозначенными в 
русском языке. Так, в национальном корпусе анг-
лийского языка EEBO, включающем образцы печат-
ных английских текстов, изданных в 1470–1690 гг., 
и содержащем 755 млн слов, частотность его in situ 
достигала 287 993, что в пересчете на 1 млн слов (для 
сопоставления с данными, полученными в НКРЯ) 
составляет 381,4. В корпусе американского англий-
ского CoCA, включающем образцы текстов, изданных 
в 1990–2022 г., и содержащем 1 млрд слов, она была 
63 829, т.е. в пересчете на 1 млн слов — 63,8 (для 
сравнения: в британском национальном корпусе 
английского языка BNC (c образцами текстов, из-
данных в 1980–1993 гг.) частотность religion достига-
ла 4305 на 100 млн, т.е. в пересчете на 1 млн слов — 43). 
Таким образом, в русском дискурсе слово «религия» 
в последние 40 лет использовалось в среднем в 1,5–
2 раза чаще, чем в британо-американском. Падение 
частотности слова religion в англоязычном дискурсе 
Великобритании и США в последние 40 лет свиде-
тельствует, на наш взгляд, об уменьшении его зна-
чимости в современном английском дискурсе 
Великобритании и США по сравнению с той, кото-
рую оно имело в британском английском в эпоху 
XIV–XVII в., будучи в то время одним из концептов 
национальной британской лингвоконцептосферы  
(о выделении концептов в национальной лингво-
концептосфере по значениям частотности слова см., 
например, [17, c. 10]. — Прим. П.Т.). На этом при-
мере можно видеть, что процессы десекуляризации, 
начавшиеся в западном обществе (в том числе в 
Великобритании) и США в конце XX в., слишком 
незначительны по своим масштабам и не смогли 
остановить продолжающиеся здесь уже более 300 лет 
процессы секуляризации, что проявляется на уровне 



76

языка во всех сферах общества и проецируется на 
все его обширное коммуникативное пространство.

Вернемся к дальнейшим герменевтическим изы-
сканиям слова «религия», которые делали после 
раннехристианских авторов философы и религиове-
ды. Из существующих вышеприведенных объяснений 
его первоначального значения ясно, что любое из 
них подразумевает какие-то отношения между чело-
веком и Тем Высшим началом, которое именуется 
Богом. Самое общее определение Бога, по словам 
христианского западного богослова Ансельма Кен-
терберрийского (XI в.), — это «то, больше чего нельзя 
представить» [1]. Немецкий мистик, философ, ма-
тематик и богослов XV в. кардинал католической 
церкви Николай Кузанский развивал экуменический 
подход к этому началу, говоря, что Бог один и что 
богопочитание едино, как едина религия, отличаясь 
лишь разнообразием обрядов у разных существ, «жи-
вущих разумом» [16]. В своем трактате «Разбор Корана» 
он даже попытался богословски инкорпорировать 
ислам и православие в католичество, доказывая че-
рез Коран истинность Евангелия [Там же]. 

Экуменический подход к определению религии 
популярного на Западе протестантского религиове-
да XX в., феноменолога религии Ф. Хайлера чем-то 
схож с подходом Николая Кузанского. Согласно  
Ф. Хайлеру все религии предстают в истории в трех 
аспектах: 1) мир явлений священного (куда входят 
сакральные предметы, священная деятельность (очи-
щение, освящение, единение), священный человек 
(отец семьи, царь, профессиональный священник, 
пророк, мистик) и священная община), 2) мир пред-
ставлений (теологии, космологии, антропологии, 
представления о спасении, включая эсхатологии),  
3) мир переживаний, т.е. стихия религиозного опы-
та (переживания человека, свидетельствующие об 
ином, трансцендентальном объекте, включающие в 
себя идеи священной любви, веры, религиозных 
видений и мистических экстазов) [18, c. 31].

Немецкий социолог XX в. Никлас Луман предло-
жил определение религии, демонстрирующее еще 
более широкое понимание этого слова в современном 
секуляризованном обществе: религия, с его точки 
зрения, есть универсальный антропологический фе-
номен «надзирания за неизвестным» [3, c. 314], при-
нимающий в бесписьменных культурах образ маги-
ко-ритуальных практик, в культурах империй — образ 
универсальных теологий, а в современную эпоху 
массмедиа — образ «свободы совести» [Там же]. 

Наиболее точно выражает сущность слова «рели-
гия» с социологической точки зрения, на наш взгляд, 
православный философ С.Н. Трубецкой, который 
говорил, что религия есть «организованное покло-
нение высшим силам» [22, с. 540]. Данное опреде-

ление раскрывает суть любой религии как общины 
с вероучением, культом и социальными институтами. 
Для полного понимания слова «религия» к этому 
определению можно добавить онтологическое, пред-
ложенное А.Ф. Лосевым, называвшим религию «са-
моутверждением личности в вечности» [13], связью 
человека с бытием абсолютным. Религия, писал фи-
лософ, хочет спасения личности, выведения ее из 
бытия ущербного. Очевидно, что данное определение 
А.Ф. Лосева очень близко к тому значению слова 
«религия», как его интерпретировали ранние хри-
стианские философы.

Поиск аналогов слова «религия» в 
религиозно-философских традициях 
Востока

Известно, что в мире восточных религий, в тра-
диционном коммуникативном пространстве Востока 
вообще нет слова «религия». Какой же аналог мож-
но подобрать ему в религиозно-философских тради-
циях существующих мировых и некоторых нацио-
нальных религий Востока? Попробуем выяснить это 
через анализ самоназваний ряда современных рели-
гий или через обращение к тому, что ассоциируется 
в той или иной религиозно-философской традиции 
с религионимами, отражающими ключевые идеи 
вероучения.

Так, древнейший среди мировых религий индуизм 
самими индуистами называется «санатана дхарма», 
что означает «вечное учение», «вечный закон». Слово 
«дхарма», согласно индийскому философу С. Радха-
кришнану, ведет свое начало от раннего ведийского 
слова «рита», которое означало порядок физической 
и нравственной сфер, мировой порядок. Преобразо-
вание слова «рита» в слово «дхарма» произошло в 
эпоху брахманизма (примерно в VI–V в. до н.э.),  
о чем свидетельствуют священные книги этой эпо- 
хи — брахманы. Дхарма позднее была подразделена 
на «ритуал, кодекс, закон, обычай и этикет» [19, c. 
61], но иногда она выступала как бог, пишет философ. 
Очевидно, что наиболее близким аналогом западно-
му слову «религия» (в его раннехристианском пони-
мании) в дискурсе индуизма можно считать именно 
слово «дхарма».

Общие корни с индуизмом имеют буддизм и джай-
низм, появившиеся в эпоху кризиса брахманизма. 
Эти две системы, в отличие от классического инду-
изма отвергшие теизм, имеют в числе своих ключе-
вых религионимов слово «путь». Его можно опреде-
лить компенсирующим отсутствие слова «религия». 

Буддизм, известный также как дхарма-виная («до-
ктрины и дисциплины») и дхарма Будды, носит в 
одном из своих самоназваний имя Будды — Про-

НИР. Современная коммуникативистика (№ 1, 2025). 110: 73-80



77

Коммуникативистика и религиоведческая герменевтика

бужденного, а джайнизм является учением последо-
вателей Джины — Победителя. И в буддизме, и в 
джайнизме ключевое внимание уделяется преодоле-
нию природы человека, которая считается низшей, 
и постижению высшей. Для обеих этих систем ха-
рактерно отрицание авторитета вед, и наполнение 
новым смыслом священных слов индуизма, в том 
числе и упомянутого выше слова «дхарма». Из вы-
шеприведенных двух иных названий буддизма видно, 
что значение у слова «дхарма» в буддизме иное, чем 
в индуизме: во-первых, оно понимается как учение. 
Во-вторых, в буддизме у него есть значение некоего 
неделимого элемента «человеческого психофизиче-
ского опыта» [20, c. 186].

Подобным образом и в джайнизме значение сло-
ва «дхарма» отлично от того, как оно понимается в 
индуизме в силу того, что джайнизм, как и буддизм, 
не принимает учения о сотворении мира Богом. 
Согласно джайнской метафизике «дхарма является 
началом движения… Она пронизывает собой весь 
мир; сохраняется в силу своей нераздельности… име-
ет бестелесную природу» [19, c. 143]. Дхарма и про-
тивопоставляемая ей адхарма понимаются в фило-
софском дискурсе джайнизма как космические на-
чала, лежащие в основе вещей этого мира, как дви-
жущихся, так и находящихся в покое [там же]. Поэтому 
совершенно очевидно, что в джайнизме нужно искать 
другие аналоги слова «религия». Можно предполо-
жить, что это cлово «триратна» (дословно «три жем-
чужины» или «три сокровища»), которое подразуме-
вает веру в основателя учения Джину, а также позна-
ние учения Джины и безупречное поведение, что в 
объяснении самих джайнов означает «правильную 
веру» в реальное существование, «правильное позна-
ние» реальной природы и «правильное отношение» 
(т.е. отношение без симпатии или отвращения) к объ-
ектам внешнего мира [19, c. 148]. Именно «триратна» 
образует путь — путь спасения в джайнском понима-
нии (т.е., по убеждению джайнов, освобождения от 
сансарического бесконечного блуждания по телам). 

В буддизме религионим «путь» используется в 
сочетании с прилагательным «восьмеричный» и озна-
чает последовательный, тщательно проработанный 
8-этапный «путь к выходу из круговорота бытия» 
[23]. Круговорот бытия, по учению Будды, заключа-
ется в переселении душ. В представлении буддиста 
необходимо устранить первопричину этого пересе-
ления душ, поясняет философ С.Н. Трубецкой, а это 
возможно при условии уничтожения человеком в 
себе всякого интереса и воли к жизни, т.е. достиже-
ния «полного бесстрастия, пассивности и равнодушия» 
[там же], т.е. достижение нирваны. 

Интересно, что слово «путь» мы находим и в ки-
тайской религиозно-философской традиции, в ко-

торой один из ключевых религионимов «дао» дослов-
но переводится как «путь». Однако Лао-цзы, один 
из основоположников даосизма, под «дао» понимал 
не путь, а источник всех вещей [27, с. 13], единое 
первоначало всего сущего [21, c. 169]. Только после 
Лао-цзы появилось еще одно значение «дао» как 
пути, как метода [27, с. 13]. Вообще собственно да-
осизм имеет самоназвание «дао цзяо», что значит 
«учение пути», однако даосского в самом понятии 
«дао» нет, утверждает известный синолог Е. Торчинов, 
ибо «дао» является категорией, «универсальной для 
китайской культуры в целом» [21, с. 12]. В 16-м па-
раграфе канона «Дао и дэ» («Дао дэ цзин») говорит-
ся о сути дао так : «Небо и есть дао. Дао и есть веч-
ность» [6]. На наш взгляд, западному слову «религия» 
в соответствии с таким пониманием дао в самом 
даосизме ближе всего китайское «дэ», означающее 
благую силу. Так, например, в 54-м параграфе кано-
на «Дао дэ цзин» написано следующее: «Что уста-
новлено твердыней — того не искоренить. Что не-
зыблемо соблюдается — с тем не порвать. Вот поче-
му сыновья и внуки продолжают непрестанно при-
носить ритуальные жертвы предка. Кто совершенствует 
это в себе — его дэ подлинно. Кто совершенствует 
это в семье — его дэ еще полнее» [Там же] и т.д. Речь 
идет о благой силе, связанной с дао как с материн-
ским лоном, вмещающем «в себя все сущее в его 
потенции» [21, с. 99]. В китайской религиозно-фи-
лософской традиции нет слова бог, однако понима-
ние китайцами дао намекает на архаическое пред-
ставление первобытного человека о Едином Боге, 
т.е. в дао можно увидеть отголоски прамонотеизма 
или, как говорил М. Элиаде, «явление отдаления 
Высшего Бога» [25, с. 78], которое наблюдается в 
языческих верованиях. С этой точки зрения можно 
сопоставить по смыслу западное слово «религия»  
(в его понимании древнехристианскими философа-
ми) с китайским «дэ», обеспечивающим связь чело-
века с дао. Интересно, что почитание предков через 
исполнение ритуала в Китае, обеспечивающее чело-
веку «подлинное дэ», присуще обеим его автохтонным 
религиям — и даосизму, и конфуцианству. В связи с 
тем, что даосизм испытал на себе влияние буддизма 
(например, в частности, институт общежительного 
монашества в даосизме сложился именно благодаря 
буддизму [12, с. 90]), можно предположить, что по-
явление значения «путь» у религионима «дао» в дис-
курсе даосизма произошло в результате влияния на 
него буддизма в ходе распространении буддизма в 
Китае.

В конфуцианстве более близким аналогом запад-
ного слова «религия», по-видимому, нужно считать 
религионим «ли», означающий ритуал, выполняемый 
главами семейств и императором во исполнение 



78

Небесного закона, сутью которого является гуман-
ность. Важность исполнения этого Небесного зако-
на для нормальной человеческой жизни подчерки-
вается утверждением, что «когда он утрачен, тогда 
нет ни порядка, ни гармонии» ни в отдельной чело-
веческой жизни, ни в обществе [8, с. 22]. Интересно 
при этом отметить, что при наличии рассмотренных 
традиционных религионимов в современном китай-
ском языке (т.е. независимо от китайской религиоз-
ной традиции) западному слову «религия»/religion 
подобрано слово «сюндзяо»/«дзяо», которое означает 
«вера», «учение», «убеждение».

В дискурсе синтоизма, который в Японии нахо-
дится уже несколько веков в синкретическом сплаве 
с буддизмом, есть особенность применения религи-
онима «путь» («то»), который находится в самоназ-
вании религии синто, означающем «путь богов». 
Отсутствие границ между миром богов и миром лю-
дей в мифологической модели мира в синтоизме [26, 
с. 173], которая была создана благодаря искусствен-
ной кодификации мифов еще в эпоху становления 
священных текстов синтоизма в VIII в. с целью обо-
снования значимости фигуры императора как по-
томка богов, означает, что в синтоистском дискурсе 
нет смысла искать аналог западного слова «религия» 
(в его раннехристианском понимании) как связи с 
Богом, с Высшим Божественным миром. Действительно, 
синтоизм является языческой религией теантропи-
ческого типа, в которой императоры, императрицы, 
герои, принцы, воины и предки стали обожествлять-
ся, как пишет японский религиовед Като Гэнти, еще 
«на стадии природной религии» [7] и продолжали 
обожествляться, когда синтоизм, по его мнению, 
оказался на более высокой стадии — «этико-интел-
лектуальной», и в религиозном сознании японцев 
император стал восприниматься и воспринимается 
как живое божество, а богиня Аматерасу почитается 
как Прародительница императорской династии [Там 
же]. Таким образом, религионим «путь», заложенный 
в самоназвании синтоизма, не идентичен по смыслу 
религиониму «путь» в дискурсах буддизма или джай-
низма. И очевидно, что поиск аналога слова «рели-
гия» в японском религиозном дискурсе является 
наиболее проблематичным среди рассмотренных 
современных религий, хотя в англоязычных текстах 
японских религиоведов в настоящее время употреб-
ляется слово religion, а в современном японском 
языке при переводе текстов ему подобрано слово 
«сюкё». Кроме японского религионима «то» (путь) 
для перевода на современный японский язык слова 
«религия» используются также японские слова «кё» 
(учение) и «синдзин» (верование).

Что касается монотеистических религий, имеющих 
одинаковые корни с христианством — иудаизмом и 

исламом, то очевидно, что здесь должны быть слова, 
близкие первоначальному значению слова «религия» 
в раннехристианском толковании как «связь» чело-
века с Богом (или восстановление этой связи).

Действительно, самоназвание традиционного 
ислама с арабского «ал-Ислам» переводится как 
«покорность, предание себя Богу» [4, с. 88]. Мусуль-
манин/muslim означает «покорившийся, предавший 
себя Богу» [9, с. 81]. Один из ключевых религиони-
мов ислама — Аллах, поэтому можно сказать, что в 
самоназвании ислама показан особый вид связи 
человека с Богом (Аллахом). Покорность означает 
полное отдание своей воли Аллаху, являющемуся 
согласно мусульманским богословам источником и 
добра, и зла [15, с. 93]. Таким образом, само название 
«ислам» вполне можно назвать аналогом западного 
слова «религия». Другим аналогом можно считать 
многозначное исламское слово «дин» (перс. «даэна»), 
означающее «суд», «воздаяние», «вера». Все три зна-
чения этого слова каждое по-своему также подразу-
мевают некую связь человека с Аллахом. 

Термин «иудаизм», которым обозначается нацио-
нальная религия иудеев, появился в эллинистическую 
эпоху для ее противопоставления греко-римским 
языческим воззрениям [9, с. 29] (на что есть прямое 
свидетельство книги Маккавейской, где этот термин 
имеет вид «иудейство» (2Мак. 2:22)). Рассматривая 
предысторию иудаизма в ветхозаветном древнеиу-
дейском монотеизме, можно увидеть, что первичным 
ключевым религионимом в иудейской религиозно-
философской традиции, запечатленным в священных 
текстах Пятикнижия Моисеева, является «Завет». 
Именно это слово совершенно ясно означает не 
просто связь человека с Богом, а союз между Богом 
и человеком, причем впервые в Священном Писании 
оно появляется для обозначения союза между Богом 
и Ноем (Быт. 6:18), а затем для обозначения союза 
между Богом и «избранным» иудейским народом 
(Втор. 4:13), подтверждением или свидетельством 
чего были скрижали, т.е. две каменные плиты с на-
чертанными на них десятью заповедями, передан-
ными через пророка Моисея как свидетельство это-
го союза. Очевидно, именно слово «Завет» в дискур-
сах древнеиудейского монотеизма, а также иудаизма 
и христианства, является наиболее полным аналогом 
позднего латинского слова «религия». 

Заключение
Рассматривая латинское слово «религия» и изме-

нение его значения в контексте проблем секуляри-
зации, а также десекуляризации и миграции, спо-
собствующих росту межкультурной и межрелигиоз-
ной коммуникации в западном обществе и США  
(и современном мире в целом), анализируя аналоги 

НИР. Современная коммуникативистика (№ 1, 2025). 110: 73-80



79

Коммуникативистика и религиоведческая герменевтика

этого слова в восточных религиозно-философских 
традициях, мы выяснили, что если в интерпретации 
раннехристианских философов оно означало связь 
человека с Богом или восстановление этой связи, то в 
дохристианскую эпоху в древнеиудейском моноте-
истическом дискурсе ему соответствовало слово «Завет» 
(как союз человека с Богом), которое остается цент-
ральным в дискурсе иудаизма, а в христианском 
дискурсе обозначает суть религии до Пришествия 
Христа как Ветхий Завет и суть самого христианства 
как Новый Завет человечества с Богом. В исламском 
дискурсе близким аналогом слова «религия» можно 
считать самоназвание «ислам»/«покорность» или 
религионим «дин»/«суд, воздаяние, вера». В восточ-
ных религиозно-философских традициях наиболее 
близким западному слову «религия» (в его понимании 
раннехристианскими философами) является слово 
«дхарма» в индуизме.

Также достаточно близким к слову «религия» в 
его осмыслении как связи человека с Богом являет-
ся религионим «дэ» в дискурсе даосизма, означающий 
благую силу, обеспечивающую связь с дао как Небом 
и вечностью. В конфуцианском дискурсе компенси-
рует отсутствие слова «религия» религионим «ли»/ 
«ритуал», который обеспечивает в представлении 
последователей конфуцианства благополучное су-
ществование как отдельного человека, так и всего 
общества. При этом на современный китайский язык 

западное слово «религия» переводится как «сюн-
дзяо»/«дзяо», означающее «вера», «учение», «убежде-
ние».

В нетеистических джайнизме, буддизме, отверга-
ющих идею Единого Бога, компенсирующим отсут-
ствие слова «религия» является религионим «путь», 
понимаемый последователями этих религий как 
освобождение от перерождения в новых телах, как 
путь по преодолению человеческой низшей природы. 

Наиболее проблематичным является поиск ана-
лога слова «религия» (в его первоначальном раннех-
ристианском понимании) или компенсирующего его 
понятия в дискурсе синтоизма: несмотря на наличие 
в самоназвании этой религии слова «путь», понима-
ние его совершенно отлично от того, как оно интер-
претируется в буддизме и джайнизме. Впрочем, при 
переводе слова «религия» на современный японский 
язык, подобно китайскому, используются слова «сюкё», 
«кё» (учение) и «синдзин» (верование).

Несмотря на такую противоречивую ситуацию с 
поиском аналогов западного слова «религия» в ре-
лигиозно-философских традициях Востока, само это 
слово, в частности, religion на английском языке в 
наше время часто встречается в коммуникативном 
пространстве современного мирового общества и 
активно применяется в межкультурной и научной 
коммуникации представителями как западных, так 
и восточных религий.

Литература

1.	 Ансельм Кентерберрийский. Ответ монаху Гаунило // Ан-
тология отрывков философских текстов. Институт фило-
софии РАН [Электронный ресурс]. — URL: http://www.corpus.
iph.ras.ru/greenstone3/library/collection/antology/document/
HASH2046d31ba985be86c5151d (дата обращения: 11.04.2024).

2.	 Апполонов А.В. Понятие Religio у Луция Цецилия Фирми-
ана Лактанция [Текст] / А.В. Апполонов // Философский 
журнал. — 2019. — Т. 12. — № 1. — С. 63–73.

3.	 Аринин Е.И. Философия «релеи»: чем «ведает» российское 
«религиоведение» [Текст] / Е.И. Аринин // Философия 
религии / Религия и история. — Минск, 2017. — С. 312– 317. 

4.	 Василенко Л.И. Краткий религиозно-философский словарь 
[Текст] / Л.И. Василенко. — М., 2013. — 256 с.

5.	 Зубов А. Доисторические и внеисторические религии. 
История религий [Текст] / А. Зубов. — М., 2017. — 560 с. 

6.	 Канон дао и дэ (Дао дэ цзин / Пер. с древнекитайского по 
«Чжу цзы цзи чэн» (Собрание сочинений всех философов). 
Шанхай, 1986. Т. 3 [Электронный ресурс]. — URL: https://
taopooh.narod.ru/3/lk.html (дата обращения: 11.08.2024).

7.	 Като Гэнти. Что такое синто. 2012 [Электронный ресурс]. — 
URL: https://yarcenter.ru/articles/religion/andsociety/religiya-
patriotizma-i-vernosti-48243 (дата обращения: 11.08.2024).

8.	 Конфуций. Беседы и суждения [Текст] / Конфуций. — М., 
2021. — 224 с.

9.	 Корытко, прот. Олег. История нехристианских религий: 
учебник бакалавра теологии [Текст] / О. Корытко, прот. — 
М., 2017. — 416 с. 

10.	Куракин Б.И. Дневник и путевые заметки князя Бориса 
Ивановича Куракина. 1705–1707 [Текст] / Б.И. Куракин // 
Архив кн. Ф.А. Куракина. Кн. 1. — СПб, 1890.

11.	Лега В.П. Современные проблемы философии религии 
[Текст] / В.П. Лега. — М., 2012. — 122 с. 

12.	Ленков П.Д. Покаяние и исповедь в позднем даосизме 
школы Цюаньчжеэнь, а также опыт сопоставления практи-
ки покаяния в даосизме, буддизме и христианстве [Текст] / 
П.Д. Ленков // Религия и история: материалы V Междуна-
родной научно-практической конференции. — 2017. —  
С. 88–93. 

13.	Лосев А.Ф. Диалектика мифа [Текст] / А.Ф. Лосев. — М., 
1990 [Электронный ресурс]. — URL: https://predanie.ru/
book/72544-dialektika-mifa (дата обращения: 11.08.2024).

14.	Манхейм К. Избранное: Диагноз нашего времени [Текст] / 
К. Манхейм. — М., 2010. — 744 с. 

15.	Мухаммед ибн Сулейман ат-Тамими. Книга единобожия 
[Текст] / Мухаммед ибн Сулейман ат-Тамими. — М., 2000. 

16.	Николай Кузанский. О мире веры // Вопросы философии. 
Перевод с лат. и примечания В.В. Бибихина. 1992. № 5 
[Электронный ресурс]. — URL: http://www.bibikhin.ru/o_mire_
very (дата обращения: 15.08.2024).

17.	Полетаева Т.А. Лингвокогнитивное моделирование ретро-
спективной динамики религиозного дискурса (на матери-
але английского и русского языков) [Текст] / Т.А. Полета-
ева: автореф. дис. … канд. филол. наук: 5.9.8. — Белгород, 
2024. — 25 с.

18.	Пылаев М.А. Западная феноменология религии [Текст] / 
М.А. Пылаев. — М., 2006. — 97 с. 

19.	Радхакришнан С. Индийская философия [Текст] / С. Рад-
хакришнан. Т. 1-2. — М., 1993. — Т. 1. — 328 с.

20.	Смоляр К. Основные черты буддийского учения [Текст] / 
К. Смоляр // Максимов Ю., Смоляр К. Ислам. Буддизм. 
Иудаизм. — М., 2005. — 404 с.



80

21.	Торчинов Е.А. Даосизм [Текст] / Е.А.Торчинов. — СПб., 
1993.

22.	Трубецкой C.Н. Религия [Текст] / С.Н. Трубецкой // Брок-
гауз Ф. А., Ефрон И.А. Энциклопедический словарь. Т. 
XXVI. СПб., 1899. — С. 540–544.

23.	Трубецкой Н.С. Религии Индии и Христианство. — М., 
2000. — 66 с. [Электронный ресурс]. — URL: http://az.lib.
ru/t/trubeckoj_n_s/text_1921_religii_indii.shtml (дата обраще-
ния: 11.08.2024).

24.	Фасмер М. Этимологический словарь русского языка 
[Текст] / М. Фасмер. В 4 т. Т. 3. — М., 1987.

25.	Элиаде М. Священное и мирское [Текст] / М. Элиаде. — М., 
1994. — 144 с.

26.	Язовская О.В. Трансформация мифологического наследия 
Японии в системе японской государственности [Текст] / 
О.В. Язовская // Известия Уральского федерального уни-
верситета. Серия 2: Гуманитарные науки. — 2014. — № 
3. — С. 171–181. 

27.	Chiao Wei Daosism in China [Текст] / Wei Chiao // Religion in 
China. Austrian Academy of Sciences Press, pp. 13–28. 

28.	Cox H. The Secular City 25 Years Later // The Christian Cen-
tury, 1990, no. 7, pp. 1025–1029 [Электронный ресурс]. URL: 
hppt: // www.religion-online.org (дата обращения: 25.08.24).

29.	Höhn H.J. Erlebnisgesellschaft! — Erlebnisreligion? Die Sehn-
sucht nach dem frommen Kick, Verhältnis // Hofmeister K., 
Bauerochse L. Die Zukunft der Religion. Spurensicherung an 
der Schwelle zum 21. Jahrhundert. Würzburg Echter, 1999. S. 
16–22.

30.	International Migration 2020, United Nations, Department of 
economic and Social Affairs Highlights [Электронный ресурс]. 
URL: https://www.un.org/development/desa/pd/sites/www.
un.org.development.desa.pd/files/undesa_pd_2020_interna-
tional_migration_highlights.pdf (дата обращения: 11.08.2024).

31.	World migration report 2024 // International Organization for 
Migration. [Электронный ресурс]. URL: https://publications.
iom.int/books/world-migration-report-2024 (дата обращения: 
25.08.24).

References

1.	 Ansel'm Kenterberrijskij. Otvet monakhu Gaunilo // Antologija 
otryvkov filosofskikh tekstov. Institut filosofii RAN [Elektronnyj 
resurs]. URL: http://www.corpus.iph.ras.ru/greenstone3/library/
collection/antology/document/HASH2046d31ba985be86c5151d 
(data obrashhenija: 11.04.2024).

2.	 Appolonov A.V. Ponjatie Religio u Lucija Cecilija Firmiana 
Laktancija // Filosofskij zhurnal. 2019. T. 12. № 1. S. 63–73.

3.	 Arinin E.I. Filosofija «relei»: chem «vedaet» rossijskoe «reli-
giovedenie» // Filosofija religii / Religija i istorija.Minsk, 2017. 
S. 312– 317.

4.	 Vasilenko L.I. Kratkij religiozno-filosofskij slovar'. M., 2013.  
256 s.

5.	 Zubov A. Doistoricheskie i vneistoricheskie religii. Istorija religij. 
M., 2017. 560 s.

6.	 Kanon dao i dje (Dao dje czin / Per. s drevnekitajskogo po 
«Chzhu czy czi chjen» (Sobranie sochinenij vsekh filosofov). 
Shanhaj, 1986. T. 3 [Elektronnyj resurs]. URL:  https://taopooh.
narod.ru/3/lk.html (data obrashhenija: 11.08.2024).

7.	 Kato Gjenti. Chto takoe sinto. 2012 [Elektronnyj resurs].URL:   
https://yarcenter.ru/articles/religion/andsociety/religiya-patriot-
izma-i-vernosti-48243 (data obrashhenija: 11.08.2024).

8.	 Konfutsij. Besedy i suzhdenija. M., 2021. 224 s.

9.	 Korytko, prot. Oleg. Istorija nekhristianskikh religij: uchebnik 
bakalavra  teologii. M., 2017. 416 s.

10.	Kurakin B.I. Dnevnik i putevye zametki knjazja Borisa Ivanovicha 
Kurakina. 1705–1707 [Tekst] / B.I. Kurakin // Arkhiv kn.  
F.A. Kurakina. Kn. 1. SPb., 1890.

11.	Lega V.P. Sovremennye problemy filosofii religii. M., 2012. 
122 s.

12.	Lenkov P.D. Pokajanie i ispoved' v pozdnem daosizme shkoly 
Cjuan'chzhejen', a takzhe opyt sopostavlenija praktiki poka-
janija v daosizme, buddizme i khristianstve // Religija i istorija: 
materialy V Mezhdunarodnoj nauchno-prakticheskoj konfe-
rentsii. 2017. S. 88–93.

13.	Losev A.F. Dialektika mifa. M., 1990 [Elektronnyj resurs]. URL:   
https://predanie.ru/book/72544-dialektika-mifa (data obrash-
henija: 11.08.2024).

14.	Manhejm K. Izbrannoe: Diagnoz nashego vremeni. M., 2010. 
744 s.

15.	Muhammed ibn Sulejman at-Tamimi. Kniga edinobozhija. M., 
2000.

16.	Nikolaj Kuzanskij. O mire very // Voprosy filosofii. Perevod s 
lat. i primechanija V.V. Bibikhina. 1992. № 5 [Elektronnyj 
resurs].URL:   http://www.bibikhin.ru/o_mire_very  (data obrash-
henija: 15.08.2024).

17.	Poletaeva T.A. Lingvokognitivnoe modelirovanie retrospektivnoj 
dinamiki religioznogo diskursa (na materiale anglijskogo i 
russkogo jazykov): avtoref. dis. … kand. filol. nauk: 5.9.8. 
Belgorod, 2024. 25 s.

18.	Pylaev M.A. Zapadnaja fenomenologija religii. M., 2006. 97 s.
19.	Radkhakrishnan S. Indijskaja filosofija. T. 1-2. M., 1993. T. 1. 

328 s.
20.	Smoljar K.  Osnovnye cherty buddijskogo uchenija // Maksimov 

Ju., Smoljar K. Islam. Buddizm. Iudaizm.M., 2005.404 s.
21.	Torchinov E.A. Daosizm [Tekst] / E.A.Torchinov.SPb., 1993.
22.	Trubetskoj C.N. Religija // Brokgauz F.A., Efron I.A. Entsiklo-

pedicheskij slovar'. T. XXVI.  SPb., 1899. S. 540–544.
23.	Trubeckoj N.S. Religii Indii i Hristianstvo. M., 2000. 66 s. 

[Elektronnyj resurs]. URL: http://az.lib.ru/t/trubeckoj_n_s/
text_1921_religii_indii.shtml (data obrashhenija: 11.08.2024).

24.	Fasmer M. Etimologicheskij slovar' russkogo jazyka [Tekst] / 
M. Fasmer. V 4 t. T. 3. M., 1987.

25.	Eliade M. Svjashhennoe i mirskoe. M., 1994. 144 s.
26.	Jazovskaja O.V. Transformactsija mifologicheskogo nasledija 

Japonii  v sisteme japonskoj gosudarstvennosti // Izvestija 
Ural'skogo federal'nogo universiteta. Serija 2: Gumanitarnye 
nauki. 2014. № 3. S. 171–181.

27.	Chiao  Wei Daosism in China [Tekst] / Wei  Chiao // Religion 
in China. Austrian Academy of Sciences Press, pp. 13–28.

28.	Cox H. The   Secular City 25 Years Later // The   Christian 
Century, 1990, no. 7, pp. 1025–1029 [Elektronnyj resurs]. URL: 
hppt://www.religion-online.org (data obrashhenija: 25.08.24).

29.	Höhn H.J. Erlebnisgesellschaft! — Erlebnisreligion? Die Sehnsucht 
nach dem frommen Kick, Verhältnis // Hofmeister K., Bauerochse 
L. Die Zukunft der Religion. Spurensicherung an der Schwelle 
zum 21. Jahrhundert. Würzburg Echter, 1999. S. 16–22.

30.	International Migration 2020, United Nations, Department of 
economic and Social Affairs Highlights [Jelektronnyj resurs]. 
URL: https://www.un.org/development/desa/pd/sites/www.
un.org.development.desa.pd/files/undesa_pd_2020_interna-
tional_migration_highlights.pdf (data obrashhenija: 11.08.2024).

31.	World migration report 2024 // International Organization for 
Migration [Elektronnyj resurs]. URL: https://publications.iom.
int/books/world-migration-report-2024 (data obrashhenija:  
25.08.24).

НИР. Современная коммуникативистика (№ 1, 2025). 110: 73-80




