
14

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2022). 84:14-23

М. Бахтин и Г. Шпет в контексте герменевтики и теории 
коммуникации: наследие и перспективы исследований
M. Bakhtin and G. Shpet in the Context of Hermeneutics and Communication Theory: 
Legacy and Research Prospects

DOI: 10.12737/2587-9103-2022-11-6-14-23             Получено: 15 сентября 2022 г. / Одобрено: 22 октября 2022 г. / Опубликовано: 26 декабря 2022 г.

Сяо Цзинъюй (萧净宇)

Профессор, д-р философии в области философии, 
Гуандунский университет иностранных языков 
и внешней торговли (КНР), 
проспект Байюнь Север, район Байюнь, Гуанчжоу, Китай, 
510420, 
e-mail: najia0802@163.com

О.Ю. Иванова

Канд. культурологии, доцент, 
президент Общероссийской общественной организации 
«Союз переводчиков России», 
Россия, 111024, г. Москва, ул. Авиамоторная, д. 50, стр. 2, 
e-mail: terentia@mail.ru

Xiao Jingyu

Professor, Ph.D. in Philosophy, 
Guangdong University of Foreign Studies, 
China,
 e-mail: najia0802@163.com.

O.Yu. Ivanova

Candidate of Cultural Studies, 
Associate Professor, 
President of the Union of Translators of Russia,
e-mail: terentia@mail.ru

Аннотация
М.М. Бахтин и Г.Г. Шпет играют важную роль в истории гуманитар-
ных наук в России. Их философские взгляды соответствуют времени 
их жизни и в целом отражают тенденции развития гуманитаристики 
первой половины XX в. Авторы статьи демонстрирует тесную связь и 
определенную преемственность философских взглядов и принципи-
альных позиций в теоретических концепциях Г.Г. Шпета и М.М. Бах-
тина. Это касается не только общих научных истоков и общих префе-
ренций в современных им научных исследованиях, но, прежде всего, 
концептуального схождения в ряде принципиальных вопросов, объ- 
единяющих обоих ученых рамками герменевтики, и конкретнее — 
герменевтической модели коммуникации. Это касается общих взгля-
дов на методологию гуманитарного знания, методологию познания, 
интерсубъективности понимания, интереса к динамике развития, 
со-бытию и поступку, отношения к слову как к знаку, к контекстуа-
лизации как условию обретения смысла, отношения к речи как к по-
ступку, её принадлежности автору, в целом — интереса к практике 
социального взаимодействия людей и др. Теории Г.Г. Шпета и М.М. 
Бахтина, каждая по-своему, ценны, многогранны и до конца не ис-
черпаны с точки зрения научного потенциала, проекции и влияния на 
современную гуманитарную науку. Авторы настаивают на необходи-
мости рассматривать герменевтическую составляющую творчества  
М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета в тандеме, используя методологию сравни-
тельно-сопоставительного анализа. Особый акцент делается на том, что  
М.М. Бахтин развил и использовал в своих трудах принципы гер-
меневтики Г.Г. Шпета, в частности, его герменевтическую модель 
коммуникации, расширив её культурологической составляющей и 
распространив «на все знаковые явления интеллектуальной жизни». 
Большой научный интерес представляет комплексное (сравнитель-
ное) исследование всех научных трудов М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета 
как совокупный феномен истории русской (советской) философии, 
в том числе во взаимосвязи с коммуникативистикой. Такое иссле-
дование, по мнению авторов, чрезвычайно востребовано и могло бы 
дать полезные результаты именно сейчас. Узловые концепты теорий  
Г.Г. Шпета и М.М. Бахтина — личность, уникальность, идентичность, 
индивидуальность, слово, ценность, поступок, ответственность, по-
нимание, диалог — становятся более чем актуальными научными 
категориями и целевыми установками динамики развития мира и об-
щества с позиции всех форм и аспектов переживаемой нами глоба-
лизации, в условиях проявления радикального национализма и попу-
лизма, с учетом современных тенденций международных отношений 
и социального взаимодействия

Abstract
М.M. Bakhtin and G.G. Shpet play an important role in the history of the 
humanities in Russia. Their philosophical views correspond to the time of 
their lives and generally reflect the tendencies in the development of the 
humanities in the first half of the twentieth century. The authors of the article 
demonstrate a close connection and a certain continuity of philosophical 
views and principled positions in the theoretical concepts of G.G. Shpet 
and M.M. Bakhtin. This concerns not only common scientific origins and 
common preferences in their contemporary scientific research, but, above 
all, conceptual convergence in a number of fundamental issues that unite 
both scientists by the framework of hermeneutics and, more specifically, 
the hermeneutical model of communication. This concerns common views 
on the methodology of humanitarian knowledge, the methodology of cog-
nition, the intersubjectivity of understanding, an interest in the dynamics 
of development, co-being and deed, an attitude to the word as a sign, to 
contextualization as a condition of finding meaning, an attitude to speech 
as a deed, its belonging to the author, in general — an interest in the prac-
tice of social interaction between people, etc. The theories of G.G. Shpet 
and M.M. Bakhtin, each in its own way, are valuable, multifaceted and not 
fully exhausted in terms of scientific potential, projection and influence on 
modern humanitarian science. The authors insist on the need to consider 
the hermeneutic component of the works of M.M. Bakhtin and G.G. Shpet 
in tandem, using the methodology of comparative and comparative analy-
sis. Particular emphasis is placed on the way in which M.M. Bakhtin devel-
oped and used in his works the principles of G.G. Shpet’s hermeneutics, in 
particular his hermeneutic model of communication, extending it with the 
cultural component and extending “to all the sign phenomena of intellectual 
life”. Of great scientific interest is the comprehensive (comparative) study 
of all the scientific works of M.M. Bakhtin and G.G. Shpet as an aggre-
gate phenomenon in the history of Russian (Soviet) philosophy, including 
its relationship to communicativism. Such a study, in the opinion of the au-
thors, is extremely needed and could yield useful results right now. The 
key concepts of G.G. Shpet and M.M. Bakhtin’s theories — personality, 
uniqueness, identity, individuality, word, value, deed, responsibility, under-
standing, dialogue — become more than relevant scientific categories and 
targets of the dynamics of world and society development from the perspec-
tive of all forms and aspects of globalization we are experiencing, in condi-
tions of radical nationalism and populism, with regard to modern trends in 
international relations and social interaction.

Ключевые слова: М.М. Бахтин, Г.Г. Шпет, гуманитаристика, герме-
невтика, герменевтическая модель коммуникации, теория коммуни-
кации.

Keywords: M.M. Bakhtin, G.G. Shpet, humanitarianism, hermeneutics, 
hermeneutical model of communication, communication theory.

УДК 801.73

Работа написана при поддержке Фонда планирования гуманитарных и социальных наук Министерства образования КНР
 (2021年度中国教育部人文社科规划项目:21YJA752012)



15

Общие проблемы коммуникативистики

феномена русского языка. При этом главным ори-
ентиром для авторов в процессе анализа этих мате-
риалов и их теоретической оценки являются пер-
спективы научной поддержки функционала русско-
го языка как инструмента коммуникации. Это на-
правление исследований находится в пространстве 
прикладной лингвистики и коммуникологии. Таким 
образом, в нашем исследовании одновременно опре-
деляются как целевые и решаются в предварительном 
порядке вопросы теории и практики. Методология 
предлагаемого исследования и его перспективы, 
опираясь на научно-теоретические методы, имеют 
практико-ориентированный характер, сочетают тео-
ретическую дескрипцию с практико-ориентирован-
ной прескрипцией. Исследование претендует на то, 
чтобы быть междисциплинарным и комплексным.

Теоретическую основу исследования составили 
материалы опубликованных в России (и в Советском 
Союзе) теоретических работ М.М. Бахтина и  
Г.Г. Шпета [1–5; 24–27], а также принципиально 
важные в контексте анализа научного наследия этих 
ученых работы их предшественников, современников 
и последователей [9–23; 28–29].

Дискуссия
Герменевтика и коммуникация. Пресуппозиция 

исследования
В качестве общей пресуппозиции мы выдвигаем 

идею о том, что в основе герменевтических и — 
шире —коммуникативных концепций М.М. Бахтина 
и Г.Г. Шпета лежит «герменевтическая модель ком-
муникации» [22], суть которой — во всепроникающем 
Диалоге, который, в свою очередь, является основой, 
функцией и главным стимулом развития мира и 
общества в процессе перманентного появления кон-
текстуально обусловленных вопросов и ответов все-
общего герменевтического круга. 

Благодаря утвердившемуся в науке мнению  
Г. Риккерта [21] долгое время считалось, что В. Дильтей 
(1833–1911), известный немецкий философ, разделил 
«по предмету» все науки на «науки о природе» и 
«науки о духе». Ряд современных ученых, оценивая 
специфику подхода В. Дильтея к «наукам о духе», не 
считает возможным рассматривать этот подход с 
позиции только одного компонента, т.е. только с 
позиции «предмета». Например, по мнению  
Л.Ю. Писарчика, «внимательное изучение работ  
В. Дильтея позволяет увидеть, что он разделяет две 
группы наук и по предмету, и по методу» [17, с. 56]. 
Таким образом, именно характер гносеологии и ме-
тодологии герменевтики, основанные на «понимании 
и толковании», предполагают, согласно двуединому 
подходу В. Дильтея, её включение в число «наук о 
духе». Именно этот подход определяет возможность 

Введение
В системе и истории гуманитарных наук России 

М.М. Бахтин (1895–1975) и Г.Г. Шпет (1879–1937) 
занимают чрезвычайно важное место. И тот и другой 
добились высочайших академических достижений в 
литературоведении, философии, историко-культур-
ных исследованиях и лингвистике, во многом пре-
допределив развитие современных направлений 
гуманитаристики в России и за рубежом. Их судьбы 
и жизненный путь в России и Советском Союзе 
оказались очень похожи. Различие же состоит в том, 
что М.М. Бахтин получил широкую мировую извест-
ность после того, как в середине 1960-х, в эпоху 
оттепели, «был открыт» сначала у себя на родине 
«благодаря молодым сотрудникам Института миро-
вой литературы В. Кожинову, В. Турбину, С. Бочарову, 
Г. Гачеву» [18, с. 47], а с середины 1980-х — и на 
Западе [Там же]. Между тем Г.Г. Шпет до сих пор 
остается малоизвестным. Однако научные взгляды 
Шпета не только сопоставимы с выводами и мысля-
ми Бахтина, но с точки зрения герменевтики в целом 
(как важного компонента и метода философии язы-
ка и философии литературы) и герменевтической 
модели коммуникации, в частности [22, с. 364] были 
выдвинуты и обоснованы задолго до Бахтина. Нельзя 
не признать, что, безусловно, более масштабная 
культурологическая модель коммуникации, разра-
ботанная Бахтиным, в определенной мере, как на 
составной методологический компонент, опирается 
на герменевтическую модель коммуникации Шпета.

Авторами предлагаемой статьи предпринята по-
пытка сравнить научные взгляды двух философов на 
герменевтику в целях дальнейшего развития и со-
вершенствования содержания и методологии иссле-
дований русского языка с позиции его философии 
(в качестве самостоятельного феномена в общей 
структуре философии языка) и его коммуникатив-
ного функционала (русская речь как инструмент 
коммуникации). 

Методы и материалы
В своем исследовании авторы опираются, прежде 

всего, на материалы, представленные в научных тек-
стах1 в целях углубления знаний о взглядах двух уче-
ных для проведения сравнительно-сопоставитель-
ного анализа их позиции в отношении герменевтики 
и герменевтической модели коммуникации, пред-
полагают использовать эти теоретические знания и 
научные данные сравнительно-сопоставительно 
анализа для совершенствования теоретических под-
ходов к философии языка в части оценки онтологии 

1	 Оригинальные исследования М.М. Бахтина, Г.Г. Шпета и их пред-
шественников в области герменевтики; научные статьи, посвя-
щенные анализу произведений и научных концепций М.М. Бах-
тина и Г.Г. Шпета.



16

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2022). 84:14-23

и необходимость применения в рамках герменевти-
ки метода «описательной психологии», сущность 
которого сформулирована в тезисе о том, что «со-
держание сознания — это отношение мира и Я» [29]. 
Этот тезис однозначно соотносится с принципом 
всепроникающего Диалога М.М. Бахтина [18] и ра-
нее сформулированной идеей герменевтической 
модели коммуникации Г.Г. Шпета [22]. Коммуника-
тивная природа методологии герменевтики опреде-
ляется, по Дильтею, тем, что изучение духовной 
жизни возможно только в процессе изучения (пони-
мания и интерпретации) общественных продуктов. 
Общественные продукты являются результатом дея-
тельности общества, сущность и основное условие 
существования которого связаны с коммуникацией 
в самых разных ее проявлениях и формах. Следует 
отметить, что сам Бахтин указывал, что преимуще-
ственное влияние на него как философа оказали идеи 
Г. Когена [7, с. 83; 18, с. 48], которого современные 
исследователи без всяких сомнений относят к числу 
активных разработчиков философии Диалога в рам-
ках общей теории познания [10]. Методология и 
базовые категории его исследований, безусловно, 
несут на себе влияние и В. Дильтея, и Г. Когена.

Сопоставительный анализ концепций  
М. М. Бахтина и Г. Г. Шпета

Исследования М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета лежат, 
прежде всего, в пространстве философии, они тол-
куют духовную жизнь людей через изучение теории 
(точнее — философии) литературы и философии 
языка, с точки зрения методологии и принципов 
науки о духе. Их исследования связаны с герменев-
тикой как наукой. Они пересекаются и сопоставимы 
в рамках следующих разделов философии. 

Теория познания
Философия языка Бахтина сформировалась в 

конце 1920-х — начале 1930-х гг. Герменевтика яв-
ляется важным аспектом уникальной теории позна-
ния Бахтина и обосновывается именно ее принципами. 
Бахтин не апеллирует непосредственно к теории 
познания, к эпистемологическим вопросам, это вид-
но из его публикаций ранних лет (см., например, 
«Автор и герой в эстетическом событии», первая 
половина 1920-х гг.; «Марксизм и философия языка», 
1929 г.). В некоторых из своих поздних работ он ис-
следовал происхождение и состояние трансформации 
эстетических образов времени, пространства и т.д. 
Для Бахтина познание происходит через понимание, 
которое возможно только в форме Диалога. Главная 
цель познания-понимания — человеческий дух в его 
обобщенном, онтологическом виде. Опираясь на 

свои исследования, Бахтин шел к разрешению проб-
лемы понимания человеческого духа, т.е. к понима-
нию и философскому обоснованию гуманитарных 
наук1.

Если в ранних работах ученого были даны основ-
ные понятия философской этики и эстетики, то в 
его исследовании «К философским основам гума-
нитарных наук» 1930-х и 1940-х гг. проявились гно-
сеологические аспекты его теории: он затронул эпи-
стемологические принципы получения знаний [4, с. 
227–231]. В этом исследовании он рассматривает 
познание через диалог и использует диалог для реше-
ния проблем познания и бытия в системе триединства: 
Я, Другой и Мир (Бытие и Событие), в системе «ка-
тегорий «я-для-себя», «другой-для-меня» и «я-для-
другого» [18, с. 48]. В диалоге Бахтина соединяются 
в единое целое антропология и онтология. Само 
бытие он определяет как диалогическое общение.  
В этом и состоит его гуманистическое видение диа-
лога как коммуникации (события, поступка) с целью 
познания. Его идеи при всей своей оригинальности, 
безусловно, пересекаются с направлениями тради-
ционной западной герменевтики — его понимание 
«вещей» и «людей», утверждения, что «объект науки 
о человеке есть бытие представления и речи». А в 
утверждении Бахтина о том, что «бытие означает 
диалогическое общение», мы находим и отголоски 
хайдеггеровской экзистенциалистской герменевтики 
[Там же]. Различие между М.М. Бахтиным и  
М. Хайдеггером состоит в том, что последний исхо-
дил из принципов идеализма, рассматривающего 
познание как некую форму отождествления, слияния 
субъекта и объекта, тогда как Бахтин, стремясь пред-
ставить гуманистическую сущность познания, вводит 
такие категории, как Личность, Я и Ты, Деяние, 
Поступок, чужая Индивидуальность и др. Бахтин 
рассматривает и противопоставляет субъективность 
и интерсубъективность в рамках диалектического 
единства. Такого рода диалектическое понимание 
духовного общения коренным образом отличается 
от западной герменевтической мысли [Там же]. 

Г.Г. Шпет, как и М.М. Бахтин, использовал гер-
меневтические методы В. Дильтея для толкования 
методологии гуманитарных наук. Однако герменев-
тика Шпета в большей степени несет на себе отпе-
чаток русской философской традиции. Серия его 
работ, таких как «Явление и смысл», «Герменевтика 
и ее проблемы», «Эстетические фрагменты», «Язык 
и смысл», «Внутренняя форма слов», «Психология 
социального бытия», отражает, прежде всего, онто-
логическую традицию русской философии [8, с. 388]. 

1	 См., в частности, «Ответ на вопрос редакции “Нового мира”» 
(1970) [1, с. 328–335]; «К методологии гуманитарных наук» (1975) 
[1, с. 361–373]; «Текст как высказывание» (1976) [2].



17

Общие проблемы коммуникативистики

Как считают некоторые современные российские 
ученые, именно в «полемике» с отражением этой 
традиции в герменевтике Г.Г. Шпета сформировались 
основные положения герменевтики М.М. Бахтина 
[16, с. 244; 28, с. 131].

Теория и методология познания, реализуемая в 
работах Г.Г. Шпета, комплексна и многоаспектна. 
Еще в 1914 г. Г.Г. Шпет в своей книге «Явление и 
смысл» выдвинул идею «общественного бытия», 
очень схожую с идеей «Всеединства»1, которая была 
центральной темой в философском учении  
В.С. Соловьева. В соответствии с традициями русской 
философии для Шпета характерна антропоцентрист-
ская позиция. Одновременно именно в его работах 
впервые в России получают развитие проблемы гер-
меневтики и феноменологии. Шпет внимательно и 
бережно изучал наследие Гегеля. В последние годы 
своей жизни он всерьез взялся за перевод «Феноменологии 
духа», называл Гегеля своим «заслуженным собесед-
ником». При этом, не будучи «гегельянцем» по сути 
и находясь в большей степени под влиянием Гуссерля, 
именно Г.Г. Шпет использовал диалектический метод 
Гегеля в герменевтике, утверждая, прежде всего, что 
слово диалектично по своей природе, а язык — это 
объективация духа [26, с. 34]. 

 При анализе субъектно-объектных отношений у 
Шпета мы находим «опредмечивание объекта» и 
«опредмечивание субъекта», что указывает на диа-
логическое осмысление им отношений в структуре 
человеческой деятельности (процесса познания), 
когда ее внешний результат (социокультурное воз-
действие субъекта на предмет, выраженное в контек-
стуализации объективной реальности, исторического 
феномена) служит условием «опредмечивания»,  
т.е. полученного в ответ влияния на состояние субъ-
екта, и как результат — его изменение. Примечательно 
также, что у Шпета язык рассматривается как сущ-
ностное существование, а знание языка — как ду-
ховный опыт. Его гносеология опирается на трех-
мерное единство: «язык — сущность -духовный опыт» 
[25, с. 145 и далее].

Нельзя не заметить, что у теорий познания  
М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета общие источники. Бахтин 
подчеркивает субъективность и интерсубъективность 
человека, его социальную сущность. В этом, прежде 
всего, прослеживается русская антропологическая 
философская традиция («когда в центре любого уче-
ния находится человек») и отражение славянофиль-
ского учения о «соборности»2. Вместе с тем в работах 

1	 Значение понятия – см. URL: https://dic.academic.ru/dic.nsf/dic_
new_philosophy/282/%D0%92%D0%A1%D0%95%D0%95%D0%94
%D0%98%D0%9D%D0%A1%D0%A2%D0%92%D0%9E

2	  Идея «соборности» является центральной в системе философских 
взглядов А.С. Хомякова, одного из основных и самых ярких пред-
ставителей славянофильства в России XIX в. Именно в его работах 

М.М. Бахтина можно найти влияние и немецкой 
классической философии, и неокантианства, и со-
временной ему западной философии в целом. Тезис 
Бахтина о «живой реальности индивида и его дея-
тельности как отправной точке» перекликается с 
философией К. Маркса. Те же источники влияния 
мы обнаруживаем и у Шпета. Его идеи об «общест-
венном бытии» характерны для русской философии 
как «философии гипертрофированно вычленяющей 
человека, философии судьбы и пути человека, фи-
лософии смысла и цели истории», в его размышле-
ниях о «триединстве» «веры-общества-личности» 
прослеживается влияние концепций «соборности» 
и «всеединства», характерных для славянофилов, но 
одновременно его тексты свидетельствуют о том, что 
он находится под глубоким влиянием немецкой клас-
сической философии и М. Хайдеггера (1889–1976) 
[11, с. 197]. «Объективная субъективация» и «субъ-
ектная объективация» Шпета очень сходны с отста-
иваемым Бахтиным гносеологическим методом вы-
хода «за пределы субъектно-объектного отношений» 
[12, с. 281]. Таким образом, и у М.М. Бахтина, и у 
Г.Г. Шпета гносеология приобретает форму «позна-
вательного поведения» и носит диалогический ха-
рактер. 

М.М. Бахтин и Г.Г. Шпет как продолжатели 
теории Э. Гуссерля

Герменевтические модели философии М.М. Бахтина 
и Г.Г. Шпета отражают безусловное, хотя и в разной 
степени, влияние феноменологии Э. Гуссерля (1859–
1938). Бахтин совершенствовал, развивал и исполь-
зовал методы феноменологии в борьбе с формализ-
мом, рассматривая отношения между отдельными 
субъектами, которые конструируют дискурс фено-
менологическим образом. Антропологическая гер-
меневтика Бахтина очень тесно перекликается с 
феноменологией Гуссерля. В принципе, можно го-
ворить о феноменологической методологии бахтин-
ской традиции исследования личности3, а его диа-
лектическую идею «интерсубъективности» можно 
рассматривать как наследование и развитие род-
ственных ему идей Гуссерля. Тем не менее между 
ними есть и различие. Бахтин с самого начала пы-

соборность как категория русской религиозной философии была 
осмыслена в наиболее совершенном виде. Центральным поняти-
ем концепции А.С. Хомякова является Церковь. Он характеризу-
ет Церковь как «единство во множественности», отождествляя 
соборность и Церковь. Основанием единства Церкви является 
свобода, «потому что единство её (церкви) есть не что иное, как 
согласие личных свобод». Главные конструктивные принципы, на 
которых основывается соборный мир Церкви, это «благодать, 
любовь и свобода» [14, с. 176–178]. Именно эти черты отличают, 
согласно А.С. Хомякову, православную Церковь от других христи-
анских церквей.

3	 В частности, см. работы Г.М. Кучинского [15].



18

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2022). 84:14-23

тался создать философию «единых» и «уникальных» 
экзистенциальных событий, и, судя по его более 
поздним работам, именно в связи с этим намерени-
ем разрабатывал различные области гуманитарных 
и естественных наук с позиции феноменологической 
методологии, проецируя, внедряя в гуманитарную 
сферу способы естественно-научного познания: 
«Борьба с теоретизированием, “теоретизмом” почти 
всегда является и борьбой с привнесением в гума-
нитарную сферу способа познания естественного 
мира, т.е. способа естественно-научного познания, 
рассуждения, понимания» [15, с. 153]. Для Бахтина 
лучший способ понять и объяснить культуру и живой 
мир — это построение «со-бытия», «поступка», основ-
ными элементами которого являются «Я» и «Другие», 
потому что, по его мнению, только участие в жизни 
в форме равноправного диалога с другими может 
гарантировать индивидуальность поведения. Бахтин 
писал о всепроникающем диалоге, диалогизме со-
знания и диалогизме жизни человека в целом, диа-
логизме в теории и диалогизме в практике: «Жизнь 
по природе своей диалогична. Жить — значит участ-
вовать в диалоге: вопрошать, понимать, ответствовать, 
соглашаться и т.п. В этом диалоге человек участвует 
весь и всею жизнью: глазами, губами, руками, душой, 
духом, всем телом, поступками. Он вкладывает все-
го себя в слово, и это слово входит в диалогическую 
ткань человеческой жизни, в мировой симпосиум» 
[3, с. 351]. Что же касается Э. Гуссерля, то, несмотря 
на то что концепция «интерсубъективности» была 
впервые предложена именно им, избавившись от 
«психологизма», он пришел к категориям эпистемо-
логической феноменологии, в царство «чистых» смы-
слов и «чистых» истин. Не отвергая значение живо-
го мира для человеческой культуры, он, в отличие 
от М.М. Бахтина, не смог связать теоретический 
(мыслимый) мир с миром живым. 

Г.Г. Шпет в своей книге «Явление и смысл», вы-
шедшей первым изданием в 1914 г., критически ос-
мыслил и развил феноменологию Гуссерля. Эта кни-
га представляет собой первое в мировом академиче-
ском сообществе системное исследование феноме-
нологии Э. Гуссерля. Шпет не только познакомил 
российского читателя с феноменологией как наукой 
и отражающими эту науку идеями Гуссерля, но дал 
им глубокую критическую оценку и попытался пред-
ставить их в развитии, т.е. с точки зрения собствен-
ного видения того, что такое познание. Рассуждая 
об «интеллигибельной интуиции» как инструменте 
познания, Г.Г. Шпет считает, что «осуществление 
этой интуиции возможно <…> только в пространстве 
принципиальной корреляции бытия социального в 
его истории и “одушевляющих” эту историю кол-
лективных усилий по уразумению ее логики, “един-

ства смысла” и “конкретной целостности”, на уров-
не знаков культуры, всегда имеющих предметный 
смысл» [23, с. 813]. Феноменология Гуссерля следу-
ет классической философской традиции — начиная 
с Платона в Древней Греции и позже Декарта и Канта, 
она погружена в «мир идей». Шпет выходит за рам-
ки этой философии. От Гуссерля его отличает отно-
шение к сущности и порядку феноменологических 
процедур и методов. Гуссерль выстраивает философию 
как фундаментальную науку о сознании, где позна-
ние является единственной формой исследования. 
Шпет рассматривал философию как своего рода 
априорный экзистенциализм, где познавательная 
деятельность — лишь одна из многих форм. Шпет 
уделяет внимание самому когнитивному процессу и 
структуре когнитивного поведения, «объекту созна-
ния» и «значению», чтобы онтологизировать проблему. 
Шпет критикует Гуссерля за то, что тот различает 
бытие физического мира (физических вещей) и пси-
хического сознания, не учитывает социальное бытие 
как особый вид эмпирического бытия, отмечая его 
приоритетность. 

Шпет интерпретирует феноменологию Гуссерля, 
оперируя такими категориями, как «объект сознания» 
и «поведение сознания». Он детально всматривается 
во внешние проявления объектов и сами объекты, 
отмечая, что для описания способов познания гус-
серлевского разделения интуиции на два типа — 
опытную и идеальную — недостаточно. В предлага-
емой Гуссерлем структуре, по мнению Г.Г. Шпета, 
отсутствует именно та составляющая, которая отве-
чает за формирование смыслов, — социальное бытие. 
Именно в этом, по Шпету, состоит основной недо-
статок теории Гуссерля. «Она не проясняет до конца 
вопроса о статусе той сферы сознания, которая соб-
ственно и образует смыслы» [Там же]. Исследуя фе-
номенологическую теорию Гуссерля, отталкиваясь 
от неё, творчески её развивая, Шпет в указанной 
работе попытался сформулировать идеи своей теории 
герменевтики, связав её в единое пространство с 
философией языка. Он отметил, что теория Гуссерля 
ценна, прежде всего, тем, что стимулирует появление 
вопросов по поводу существующих в ее системе ла-
кун. Ответить на некоторые из этих вопросов может 
помочь «…исследование смыслообразующей деятель-
ности сознания так, как оно дано в социально-исто-
рических связях, через введение особого рода пер-
вичной интуиции (социальной, герменевтической), 
направленной, прежде всего, на истолкование, ин-
терпретацию словесных выражений» [Там же]. 

Влияние философии экзистенциализма
Исследуя сущностные положения герменевтики 

М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета, нетрудно обнаружить, 



19

Общие проблемы коммуникативистики

что многие идеи этих ученых несут на себе, помимо 
феноменологии, отпечаток философии экзистенци-
ализма, формирование которой происходит именно 
в тот исторический период, современниками кото-
рого они были. 

Бахтин и Шпет сходятся и в своем понимании 
«уникальности», «индивидуальности» личности.  
Г.Г. Шпет утверждает, что «Я» — это «Я», со своим, 
уникальным, временем и местом, уникальным ро-
ждением и уникальностью общества и истории в 
конкретный момент существования «Я». Сходство 
каждого «Я» с другими «Я» состоит в том, что каждый 
уникален и отличается от других. Аналогичным 
образом формулирует в своих работах уникальность 
«Я» и М. М. Бахтин. Если следовать хронологии 
высказываний, то Бахтина, в определенной мере, 
можно назвать последователем Шпета в определении 
«индивидуальности» / «уникальности» «Я».

При этом, понимая одинаково антропологические 
категории, такие как Я, личность, уникальность и т.п., 
М.М. Бахтин и Г.Г. Шпет частично расходятся в опре-
делении «вещей». Бахтин настаивает на принципи-
альном отличии личности от вещи. Он рассматри-
вает «вещи» как физическую неодушевленную суб-
станцию, «мертвые вещи». Вещи, по Бахтину, обла-
дают лишь внешностью, у вещи отсутствует активность, 
способная повлиять на процесс её познания. Шпет 
формально занимает другую позицию. Он утверждает, 
что «в окружающей нас действительности мы встре-
чаем в первую очередь лишь социальные вещи в 
процессе практического оперирования ими»; «Положе-
ние вещей таково, что мы даже иной, кроме соци-
альной, действительности не знаем»; «Физическая 
вещь — это не первичная данность, а результат по-
следующего абстрагирования социальной вещи из 
поля взаимосвязей в соответствии с определенными 
прагматическими критериями» (цит. по [19]). Однако 
если мы обратимся к такой работе М.М. Бахтина, 
как «Искусство и ответственность», то обнаружим 
аналогии в трактовке «вещи» с позиции ее «социаль-
ности».

О «знаках», «речи» и «смысле знаков»  
как ключевых понятиях в концепции 
герменевтики М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета

М.М. Бахтин принципиально не разделял взгля-
дов Ф. де Соссюра и выступал с критикой структу-
рализма в целом и русского формализма в частности, 
поскольку в структурализме отсутствует связь знака 
и идеологии. Мы не найдем в его работах полного 
определения понятия «знак», поскольку о коммуни-
кации между людьми он рассуждает с позиции ме-
талингвистики, особо подчеркивая социальную, 

идеологическую, материальную и историческую 
природу символов и знаков. Вместе с тем, по мнению 
многих исследователей, Бахтин внес большой вклад 
в развитие семиотики как таковой1, расширив ее 
предметное пространство. В.В. Иванов в своей из-
вестной работе, посвященной М.М. Бахтину, указы-
вает на то, что Бахтин настаивал на связи исследо-
ваний о знаках «с общей наукой об идеологиях, ко-
торую он предлагал создать» [13, с. 5].

Представляя обзор цитат М.М. Бахтина, посвя-
щенных связи знака и идеологии, В.В. Иванов дела-
ет акцент на следующих высказываниях: «Всему 
идеологическому принадлежит знаковое значение», 
«Все продукты идеологического творчества — про-
изведения искусства, научные работы, религиозные 
символы и обряды и пр. — являются материальными 
вещами. Правда, эти вещи особого рода, им присуще 
значение, смысл, внутренняя ценность. Но все эти 
значения и ценности даны только в материальных 
вещах и действиях». Бахтин считает, что «речь — это 
идеологический феномен. Вся реальность языковой 
деятельности полностью растворяется в ее символи-
ческой функции». Следовательно, языковое выра-
жение выполняет символическую функцию и явля-
ется самым чистым и самым искусным средством 
социальной коммуникации. По словам В.В. Иванова, 
в трактовке знака у Бахтина объединяются семиоти-
ческий (знаковый) и аксиологический (ценностный) 
подходы [Там же]. 

Бахтин в своих исследованиях определяет инте-
рактивную, диалогическую природу языка, размыш-
ляя об интерпретации и понимании. Понятия ин-
терпретация и понимание не являются для Бахтина 
однозначными. Исходя из его представлений о «на-
уках о духе» (науках гуманитарной сферы), следует, 
что их методология основывается на понимании, но 
не на объяснении причин и следствий происходящих 
событий. В своем обосновании «понимания»» как 
основополагающего интерактивного компонента 
методологии гуманитарных наук он снова демон-
стрирует уже отмеченную выше преемственность 
своих взглядов и тесную связь с теорией В. Дильтея, 
утверждавшего необходимость формирования фи-
лософских основ наук гуманитарной сферы, проти-
вопоставляя при этом ранее принятой, описательной 
(расчленяющей) «психологической» методологии 
методологию диалога, нацеленного на понимание. 
В научном творчестве М.М. Бахтина осуществилась 
«смена парадигм научного познания» в русской фи-
лософской мысли, произошел «переход от мира на-
уки к миру жизни» [28, с. 125]. «Психологической 
трактовке личности Бахтин противопоставляет ди-
алогический подход: «понимание» он трактует «не 

1	 См., в частности, работы В.В. Иванова о М.М. Бахтине.



20

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2022). 84:14-23

как проникновение в чужой замкнутый мир инди-
видуальности, “вживание” или “вчувствование”, не 
в терминах субъектно-объектных отношений, а в 
духе Гёте, говорившего: “Понять — значит развить 
слова другого человека внутри себя”» [28, с. 139]. 

Делая акцент на понимании, Бахтин размышляет 
о корреляции понятий значение и смысл. В отличие, 
например, от Э. Гуссерля, для которого эти понятия 
равнозначны, в оценке М.М. Бахтина они представ-
ляют собой дихотомию. Он утверждает, что выска-
зывание и слово имеют смысл, а не значение [1]. 
Смысл фразы не состоит из значений слов. Бахтин 
различает семантику и оценочно-смысловую состав-
ляющую высказывания. Смысл всегда диалогичен. 
Благодаря этому диалогу, погруженному в контекст, 
возможно расширение и приращение смыслов. Бахтин 
считает, что «смысл» — это всегда ответ на опреде-
ленные вопросы. Вещи (события), которые не могут 
ответить ни на какие вопросы, лишены смысла. 

Потенциал «смысла» бесконечен, но, если он 
хочет реализовать себя, он должен быть в контакте 
с другими «смыслами». Только так он может раскрыть 
новые факторы в своей собственной бесконечности.

Слово, высказывание и смысл составляют цель и 
содержание речевой деятельности, которая является 
главным объектом исследования в теории речевой 
коммуникации. М.М. Бахтин определял теорию ре-
чевой коммуникации как металингвистику, а речь 
для него — это всегда индивидуальный дискурс, 
имеющий конкретного автора. Именно в речевой 
деятельности, согласно М.М. Бахтину, состоит истин-
ная жизнь языка, дающая основания для его дина-
мических исследований. В основе уникальной теории 
речевой деятельности М.М. Бахтина лежит идея 
диалога. Согласно Бахтину «Быть — значит общать-
ся диалогически» [4, с. 156]. Он понимает диалог и 
как состояние, и как процесс, и как цель; диалог 
онтологичен, диалог — «со-бытие», диалог — посту-
пок, в котором не существует изолированного со-
знания. Именно диалог является фокусом бахтинской 
теории и определяет этическую сущность концепции 
М.М. Бахтина, является ее ценностным критерием.

Что же касается Г.Г. Шпета в его отношении к 
«знаку», то именно он одним из первых в России 
использовал термин «семиотика». А о слове в своей 
работе «История как предмет логики», опубликован-
ной еще в 1922 г., он писал следующее: «История как 
наука знает только один источник познания — сло-
во. Слово является формой, под которой историк 
находит содержание действительности, подлежащее 
его научному ведению, и слово является тем знаком, 
от которого историк приходит к своему предмету с 
его специфическим содержанием, составляющим 
значение или смысл этого знака» [24, с. 302–303].  

И далее: «История как наука имеет дело со словом 
как знаком, который интересует историка прежде 
всего, и даже почти исключительно со стороны сво-
его значения, т.е. со стороны того, о чем слово со-
общает. Оно сообщает историку о разного рода со-
циальных событиях, отношениях, состояниях, пере-
менах и т.д.» [24, с. 309]. Нельзя не заметить, что в 
своем отношении к слову Шпет, как и Бахтин, со-
единяет семиотику и аксиологию, к его слову, как и 
у Бахтина, применима категория ценности. Cлово у 
Шпета выступает как объект и способ оценивания. 
По мнению Шпета, сама герменевтика зарождается 
тогда, когда «зарождается желание отдать себе со-
знательный отчет о роли слова как знака сообщения» 
[24, с. 232]. В отношении слова как знака в комму-
никации Шпет однозначно выступает предшествен-
ником Бахтина. 

Развивая идеи феноменологической герменевти-
ки в своих работах, Г.Г. Шпет исследовал и определял 
такие категории, как интерпретация, понимание, 
смысл и значение. В рамках герменевтической па-
радигмы Шпет допускал многозначность и одноз-
начность интерпретации. Путь к однозначности 
интерпретации, согласно Шпету, предполагает четкое 
разграничение понятий «значение» и «смысл». Рассуждая 
об однозначности смысла в отличие от потенциаль-
ной многозначности словарного значения, Шпет 
связывал однозначность с контекстом и процессом 
контекстуализации. Некоторые его мысли предвос-
хитили последующее развитие теории межкультурной 
коммуникации с ее идеей концептов культуры, став-
шей особенно популярной в конце XX в. В контек-
сте герменевтической модели коммуникации Шпет 
рассматривает и речевую деятельность. Процесс ее 
реализации он определяет как движение от интер-
претативного многообразия к смысловой однознач-
ности.

Вслед за Гумбольдтом Шпет рассуждает о связи 
языка (речи) и языкового сознания как одного из 
компонентов сферы духовной жизни, гуманитарно-
го знания. 

Предварительные результаты 
исследования

Наше предварительное исследование, как нам 
кажется, в достаточной степени демонстрирует тес-
ную связь и даже определенную преемственность 
(наследование и развитие — если иметь в виду  
М.М. Бахтина) философских взглядов и сущностных, 
принципиальных позиций в теоретических концеп-
циях Г.Г. Шпета и М.М. Бахтина. Это касается не 
только общих научных истоков (В. Гегель, В. Гумбольдт, 
Э. Гуссерль, М. Хайдеггер, К. Маркс и др.) и общих 



21

Общие проблемы коммуникативистики

преференций в современных им научных исследо-
ваниях, но, прежде всего (несмотря на формальный 
полемический настрой М.М. Бахтина и некоторые 
фактические различия в оценках и взглядах), кон-
цептуального схождения в ряде принципиальных 
вопросов, объединяющих обоих ученых рамками 
герменевтики, и конкретнее — герменевтической 
модели коммуникации. Это касается общих взглядов 
на методологию гуманитарного знания, методологию 
познания, интерсубъективности понимания, инте-
реса к динамике развития, со-бытию и поступку, 
отношения к слову как к знаку, к контекстуализации 
как условию обретения смысла, отношение к речи 
как к поступку, её принадлежность автору, в целом — 
интерес к практике социального взаимодействия 
людей (ср. концептуальные подходы К. Маркса к 
вопросам социального взаимодействия) и др. Их 
теории, каждая по-своему, ценны, многогранны и 
до конца не исчерпаны с точки зрения научного 
потенциала, проекции и влияния на современную 
гуманитарную науку. Большой научный интерес пред-
ставляет и комплексное (сравнительное) исследова-
ние всех научных трудов М.М. Бахтина и Г.Г. Шпета 
как совокупный феномен истории русской (советской) 
философии

К сожалению, глубокого и системного сравни-
тельно-сопоставительного изучения научного насле-
дия Г.Г. Шпета и М.М. Бахтина ни в России, ни в 
других странах до сих пор не проводилось. Такое 
исследование чрезвычайно востребовано и могло бы 
дать полезные результаты именно сейчас. Узловые 
концепты теорий Г.Г. Шпета и М.М. Бахтина — лич-
ность, уникальность, индивидуальность, слово, ценность, 
поступок, ответственность, понимание, диалог — 
становятся более чем актуальными научными кате-

гориями и целевыми установками динамики разви-
тия мира и общества с позиции всех форм и аспек-
тов переживаемой нами глобализации, в условиях 
проявления радикального национализма и попу-
лизма, с учетом современных тенденций междуна-
родных отношений, социального взаимодействия 
и развития.

Заключение
Одним из направлений комплексного изучения 

наследия Г.Г. Шпета и М.М. Бахтина могло бы стать 
изучение их общего вклада в герменевтику комму-
никации. Этот общий вклад выражается в опреде-
ленной диахронической преемственности, суть ко-
торой состоит в том, что сначала Шпет сформировал 
принципы своей модели на основе своего видения 
герменевтики, а потом Бахтин развил и использовал 
в своих трудах принципы герменевтики Г.Г. Шпета, 
в частности, его герменевтическую модель комму-
никации, расширив её культурологической состав-
ляющей и распространив «на все знаковые явления 
интеллектуальной жизни» [13, с. 5]. 

И если специфика герменевтического подхода  
Г.Г. Шпета с точки зрения философии и коммуни-
кативистики достаточно четко определена и описа-
на [22 и др.], то в отношении наследия М.М. Бахтина 
это, как нам кажется, сделано еще не в достаточной 
степени. Связано это с тем, что Шпет сам указывает 
на коммуникативный аспект герменевтики и демон-
стрирует, что герменевтика его интересует именно с 
этих позиций. Диалог Бахтина в большей степени 
изучен в контексте литературоведения, лингвистики 
и культурологии1. Глубокое осмысление его теории 
с позиции современной философии и современной 
коммуникологии еще предстоит.

1 	 Отметим, что в знаменитом учебнике Г.Г. Почепцова [19] «Теория коммуникации» модель коммуникации М.М. Бахтина вместе с моделью 
коммуникации Г.Г. Шпета включена в один раздел, но дифференцирована по областям гуманитарного знания, т.е. определяется как куль-
турологическая, в отличие от герменевтической модели Шпета.

Литература

1.	 Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества [Текст] /  
М.М. Бахтин; сост. С.Г. Бочаров; текст подгот. Г.С. Берн-
штейн и Л.В. Дерюгина; примеч. С.С. Аверинцева и  
С.Г. Бочарова. — М.: Искусство, 1979. — 424 с. 

2.	 Бахтин М.М. Литературно-критические статьи [Текст] /  
М.М. Бахтин. — М.: Художественная литература, 1986. — 
545 с.

3.	 Бахтин М.М. 1961 год. Заметки [Текст] / М.М. Бахтин // 
Собр. соч.: в 7 т. — Т. 5. — М.: Изд-во Института мировой 
литературы им. А.М. Горького РАН, 1996. — С. 329–374.

4.	 Бахтин М.М. Проблемы творчества Достоевского [Текст] / 
М.М. Бахтин // Бахтин М.М. Собр. соч.: В 7 т. — М.: Русские 
словари, 2000. — Т. 2. — С. 7–175, 428–543.

5.	 Бахтин М.М. Автор и герой: к философским основам гу-
манитарных наук [Текст] / М.М. Бахтин. — СПб.: Азбука, 
2000. — 336 с.

6.	 Бонецкая Н.К. Жизнь и философская идея Михаила Бах-
тина [Текст] / Н.К. Бонецкая // Вопросы философии. —  
1996. — № 10. — С. 94–112. 

7.	 Бонецкая Н.К. М.М. Бахтин и традиции русской философии 
Бахтина [Текст] / Н.К. Бонецкая // Вопросы филосо- 
фии. — 1993. — № 1. — С. 83–93.

8.	 Гоготишвили Л.А. Комментарии к работам Бахтина [Текст] 
/ Л.А. Гоготишвили // Бахтин М.М. Собр. соч.: В 7 т. —  
Т. 5. — М., 1996. — 732 с. 

9.	 Гурьянов А.С. Диалог М. Бахтина в коммуникативном, 
культурологическом и экзистенциальном измерениях  
[Текст] / А.С. Гурьянов // Вестник Казанского государствен-



22

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2022). 84:14-23

ного энергетического университета. — 2011. — № 2. — 
Казань: Казанский государственный энергетический уни-
верситет, 2011. — С. 106–114.

10.	Дворкин И.С. Место идей Германа Когена в философии 
Диалога [Текст] / И.С. Дворкин // Кантовский сборник. — 
2020. — Т. 39. — № 4. — С. 62–94.

11.	Зеньковский В. История русской философии [Текст] /  
В. Зеньковский. — М.: Академический проект, Раритет, 
2001. — 880 с.

12.	Зинченко В.П. Мои учителя и заслуженные собеседники 
[Текст] / В.П. Зинченко // Стиль мышления: проблема ис-
торического единства научного знания. К 80-летию Вла-
димира Петровича Зинченко / Под ред. Т.Г. Щедриной. —  
М.: РОССПЭН, 2011. — С. 281–582.

13.	Иванов В.В. Значение работ М. М. Бахтина о знаке, вы-
сказывании и диалоге для современной семиотики [Текст] / 
В.В. Иванов // Труды по знаковым системам. — Вып. VI. — 
Тарту, 1973. — С. 5–44.

14.	Колесова И.С. Учение о соборности А.С. Хомякова [Текст] / 
И.С. Колесова // Вестник Челябинского государственного 
университета. — 2008. — С. 176–184.

15.	Кучинский Г.М. М.М. Бахтин и феноменологический метод 
исследования личности [Текст] / Г.М. Кучинский // Мето-
дология и история психологии. — 2007. — Т. 2. — Вып. 1. —  
С. 151–163.

16.	Николаев Н.И. М.М. Бахтин, Невельская школа философии 
и культурная история 1920-х годов [Текст] / Н.И. Николаев // 
Бахтинский сборник. — М., 2004. — Вып. 5. — С. 210–280. 

17.	Писарчик Л.Ю. Проблема специфики «Наук о духе» в 
методологии гуманитарного познания В. Дильтея [Текст] / 
Л.Ю. Писарчик // Вестник ОГУ. — 2012. — № 1. —  
С. 56–66.

18.	Писарчик Т.П. Разработка методологии гуманитарного 
познания и проблема диалога в концепции М.М. Бахтина 
[Текст] / Т.П. Писарчик // ВЕСТНИК ОГУ. 2012. — № 7. —  
С. 46–54.

19.	Плотников Н.С. Искусство и действительность. Гегель, 
Шпет и русская эстетика [Текст] / Н.С. Плотников // Вест-
ник Томского государственного университета. Философия. 
Социология. Политология. — 2015. — № 4. — С. 71–84.

20.	Почепцов Г.Г. Теория коммуникации [Текст] / Г.Г. Почеп-
цов. — 2-е изд. — М.: СмартБук, б/г. — 651 с.

21.	Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре [Текст] /  
Г. Риккерт. — М.: Республика, 1998. — 410 с. 

22.	Савруцкая Е.П. Проблема коммуникации в немецкой фи-
лософии ХХ века (Ю. Хабермас, Н. Луман, К. Апель) [Текст] / 
Е.П. Савруцкая // Вестник Нижегородского университета 
им. Н.И. Лобачевского. Серия «Социология. Психология. 
Философия». — 2010. — № 3. — С. 364–368.

23.	Чубаров И. Шпет Г.Г. Явление и смысл [Текст] / И. Чубаров // 
Русская философия. Энциклопедия. — 2-е изд., дораб. и 
доп. / Под общ. ред. М.А. Маслина; сост. П.П. Апрышко, 
А. Поляков. — М., 2014. — С. 813–814.

24.	Шпет Г.Г. История как предмет логики [Текст] / Г.Г. Шпет // 
В сб. «Историко-философский ежегодник 88». — М.: На-
ука, 1988. — 384 с. 

25.	Шпет Г.Г. Введение в этническую психологию [Текст] /  
Г.Г. Шпет. — СПб.: П.Э.Т. при участии Алетейя, 1996. — 
156 с.

26.	Шпет Г.Г. Внутренняя форма слова: Этюды и вариации на 
темы Гумбольдта [Текст] / Г.Г. Шпет. — М.: УРСС Эдито-
риал, 2006. — 216 с. 

27.	Шпет Г.Г. Герменевтика и ее проблемы [Электронный 
ресурс]. — URL: https://vk.com/doc165260858_619468887?
hash=NHuffszidzIZ7ZHkHwzKZpZAnVzy6J8i8qfrdpliz (дата 
обращения: 10.09.2022).

28.	Юрченко Т.Г. Интерпретация или понимание: О бахтини-
стике начала XXI века [Текст] / Т.Г. Юрченко // Современ-
ная наука о литературе: Основные тенденции и проблемы: 
Сб. науч. тр. / РАН. ИНИОН. Центр гуманит. науч.-информ. 
исслед. Отд. литературоведения; отв. ред. Е.А. Цурганова. — 
М., 2018. — С. 119–141.

29.	Dilthey W. The Understanding of Other Persons and their Life-
expressions. /In Theories of History. Edited by Patrick Gar-
diner. Translation by J. Knehl. Glencoe, IL: Free Press, 1959, 
213-25. From GS, VII, 205–20. [See Descriptive Psychology 
and Historical Understanding].

References

1.	 Bakhtin M.M. Estetika slovesnogo tvorchestva / Sost.  
S.G. Bocharov; Tekst podgot. G.S. Bernshteyn i L.V. Deryugina; 
Primech. S. S. Averintseva i S.G. Bocharova. M.: Iskusstvo, 
1979. 424 s. 

2.	 Bakhtin M.M. Literaturno-kriticheskie stat’i. M.: Khudozhestvennaya 
literatura, 1986. 545 s.

3.	 Bakhtin M.M., 1961 god. Zametki / Sobranie sochineniy v 7 t. 
T. 5. M.: Institut mirovoy literatury im. A.M. Gor’kogo RAN, 
1996. S. 329–374.

4.	 Bakhtin M.M. Problemy tvorchestva Dostoevskogo // Bakhtin 
M.M. Sobr. soch.: V 7 t. M.: Russkie slovari, 2000. T. 2. S. 
7–175, 428–543.

5.	 Bakhtin M.M. Avtor i geroy: K filosofskim osnovam gumani-
tarnykh nauk. SPb.: Azbuka, 2000. 336 s.

6.	 Bonetskaya N.K. Zhizn’ i filosofskaya ideya Mikhaila Bakhtina // 
Voprosy filosofii. 1996. № 10. S. 94–112. 

7.	 Bonetskaya N.K. M.M. Bakhtin i traditsii russkoy filosofii // 
Voprosy filosofii. 1993. № 1. S. 83–93.

8.	 Gogotishvili L.A. Kommentarii k rabotam. //Bakhtin M.M. Sobranie 
sochineniy v 7 t. T. 5. M., 1996. 732 s. 

9.	 Gur’yanov A.S. Dialog M. Bakhtina v kommunikativnom, 
kul’turologicheskom i ekzistentsial’nom izmereniyakh // Vestnik 
Kazanskogo gosudarstvennogo energeticheskogo universiteta. 
2011. № 2. Kazan’: Kazanskiy gosudarstvennyy energetich-
eskiy universitet, 2011. S. 106–114.

10.	Dvorkin I.S. Mesto idey Germana Kogena v filosofii Dialoga // 
Kantovskiy sbornik. 2020. T. 39. № 4. S. 62–94.

11.	Zen’kovskiy V. Istoriya russkoy filosofii. M.: Akademicheskiy 
Proekt, Raritet, 2001. 880 s.

12.	Zinchenko V.P. Moi uchitelya i Zasluzhennye sobesedniki / 
Stil’ myshleniya: problema istoricheskogo edinstva nauchnogo 
znaniya. K 80-letiyu Vladimira Petrovicha Zinchenko. Pod red. 
T.G. Shchedrinoy. M.: ROSSPEN, 2011. S. 281–582.

13.	Ivanov V.V. Znachenie rabot M. M. Bakhtina o znake, vyska-
zyvanii i dialoge dlya sovremennoy semiotiki // Trudy po zna-
kovym sistemam. Vyp. VI. Tartu. 1973. S. 5–44.

14.	Kolesova I.S. Uchenie o sobornosti A.S. Khomyakova // Vestnik 
Chelyabinskogo gosudarstvennogo universiteta. 2008.  
S. 176–184.

15.	Kuchinskiy G.M. M.M. Bakhtin i fenomenologicheskiy metod 
issledovaniya lichnosti // Metodologiya i istoriya psikhologii. 
2007. T. 2. Vyp. 1. S. 151–163.

16.	Nikolaev N.I. M.M. Bakhtin, Nevel’skaya shkola filosofii i kul’turnaya 
istoriya 1920-kh godov // Bakhtinskiy sbornik. M., 2004. Vyp. 5. 
S. 210–280. 

17.	Pisarchik L.Yu. Problema spetsifiki «Nauk o dukhe» v metodologii 
gumanitarnogo poznaniya V. Dil’teya // Vestnik OGU. 2012. 
№ 1. S. 56–66.

18.	Pisarchik T.P. Razrabotka metodologii gumanitarnogo poz-
naniya i problema dialoga v kontseptsii M. M. Bakhtina // Vestnik 
OGU. 2012. № 7. S. 46–54.

19.	Plotnikov N.S. Iskusstvo i deystvitel’nost’. Gegel’, Shpet i 
russkaya estetika // Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. Politologiya. 2015. № 4. 
S. 71–84.

20.	Pocheptsov G.G. Teoriya kommunikatsii. 2-e izdanie. M.: 
SmartBuk. 651 s.

21.	Rikkert G. Nauki o prirode i nauki o kul’ture / G. Rikkert. M.: 
Respublika, 1998. 410 s. 

22.	Savrutskaya E.P. Problema kommunikatsii v nemetskoy filosofii 
XX veka [Interpretation or Understanding: On Bakhtinist Studies 
at the Beginning of the 21st Century]. Vestnik Nizhegorodskogo 
universiteta im. N.I. Lobachevskogo, Seriya «Sotsiologiya. 
Psikhologiya. Filosofiya» [Bulletin of the Nizhny Novgorod 



23

Общие проблемы коммуникативистики

University. N.I. Lobachevsky, Series “Sociology. Psychology. 
Philosophy”]. 2010. 3. S. 364–368.

23.	Chubarov I. Shpet G.G. Yavlenie i smysl / Russkaya filosofiya. 
Entsiklopediya. Izd. vtoroe, dorabotannoe i dopolnennoe. Pod 
obshchey redaktsiey M.A. Maslina. Sost. P.P. Apryshko,  
A. Polyakov. Moscow, 2014, pp. 813–814.

24.	Shpet G.G. Istoriya kak predmet logiki / V sb. «Istoriko-filosofskiy 
ezhegodnik 88». M.: Nauka, 1988. 384 s. 

25.	Shpet G. G. Vvedenie v etnicheskuyu psikhologiyu [Introduction 
to ethnic psychology]. St. Petersburg: P.E.T. pri uchastii izdatel’stva 
«Aleteyya» Publ., 1996. 156 p.

26.	Shpet G.G. Vnutrennyaya forma slova: Etyudy i variatsii na 
temy Gumbol’ta [The internal form of the word: Etudes and 
variations on the themes of Humboldt]. Moscow: URSS Editorial, 
2006. 216 s. 

27.	Shpet G.G. Germenevtika i ee problem [Hermeneutics and its 
problems]. Available at: https://vk.com/doc165260858_61946
8887?hash=NHuffszidzIZ7ZHkHwzKZpZAnVzy6J8i8qfrdpliz 
(accessed 10 September 2022).

28.	Yurchenko T.G. Interpretatsiya ili ponimanie: O bakhtinistike 
nachala XXI veka / Sovremennaya nauka o literature: Osnovnye 
tendentsii i problem [The Understanding of Other Persons and 
their Life-expressions]. RAN. INION. Tsentr gumanit. nauch.-
inform. Issled [In Theories of History. Edited by Patrick Gardiner]. 
2018, pp. 119–141.

29.	Dilthey W. The Understanding of Other Persons and their Life-
expressions / In Theories of History. Edited by Patrick Gardiner. 
Translation by J. Knehl. Glencoe, IL: Free Press, 1959, 213–225. 
From GS, VII, 205–220. [See Descriptive Psychology and 
Historical Understanding]


