
10

ФИЛОСОФСКО-ПСИХОЛОГИЧЕСКИЕ СЮЖЕТЫ СОЦИАЛЬНОЙ РЕАЛЬНОСТИ

УДК 304.444                                                                                                     DOI: 10.12737/2306-1731-2025-14-4-10-16

Социальные запреты как основа социального взаимодействия: проблемы и 
противоречия  

Social Prohibition as Social Interaction Base: Problems and Contradictions

Получено: 06.09.2225 / Одобрено: 13.09.2025 / Опубликовано: 25.12.2025

Кальней М.С.
Канд. филос. наук, доцент Института 
высокотехнологичного права, социально-гуманитарных 
наук, ФГАОУ ВО «Национальный исследовательский 
университет «Московский институт электронной техники», 
г. Москва,
e-mail: marina.kalnej@yandex.ru

Kal’ney M.S.
Candidate of Philosophical Sciences, Lecturer, Hi-Tech Law, Social 
and Humanity Sciences Department, Moscow State Institute of 
Electronic Engineering, Moscow,
e-mail: marina.kalnej@yandex.ru

Аннотация. В статье исследуются проблемы основ социального 
взаимодействия. Традиционно неотъемлемой частью социаль-
ных взаимодействий были социальные запреты, контроль и 
принуждение. Философская мысль рассматривала проблему 
соответствия или несоответствия социальных запретов приро-
де человека.  Предлагается анализ социальных запретов в свя-
зи не с природными инстинктами человека, а с особенностями 
социальных взаимодействий как таковых.

Abstract. The analysis of social interaction base. Social prohibitions, 
control and constraint traditionally were essential part of social 
interactions. One of philosophical problems is social prohibition 
accordance to human nature. Author analyses social prohibitions 
in connection with social interaction specifics instead of natural 
instincts. 

Ключевые слова: социальное взаимодействие, социальный 
запрет, социальное принуждение, социальный контроль, 
социальное доверие.

Keywords: social interaction, social prohibition, social constraint, 
social trust.

Актуальность. Проблема социального доверия 
составляет одну из существенных областей соци-
ального познания. С одной стороны, сохранение и 
функционирование системы социальных взаимос-
вязей возможно только при сохранении доверия 
– признания истинности и достоверности чего-ли-
бо без проверок и доказательств, тогда как возрас-
тание процедур контроля осложняет работу соци-
альной системы. С другой стороны, очевидны те 
негативные стороны межличностных взаимодействий, 
которые требуют контроля и ограничений в различ-
ных областях человеческой жизнедеятельности. Это 
противоречие указывает на проблему социального 
доверия как одной из основ функционирования 
общества. Историко-философский дискурс про-
шедших эпох оставляет множество направлений 
исследования данной проблемы. Так или иначе, они 
сводятся к поиску такой социальной организации, 
которая делала бы излишними процедуры контро-
ля и принуждения, а также к исследованию приро-
ды человека и необходимости ее ограничения по-

средством социальных запретов. Это указывает на 
необходимость анализа основ социального взаимо-
действия между индивидами.

Методы исследования. В исследовании был про-
делан обзор взглядов различных авторов на взаи-
мосвязь насилия с природой и сущностью социаль-
ной организации. Проводился анализ различных 
типов мотивации человека и соответствующих им 
типов государства в социально-политическом уче-
нии Платона, религиозно-философской концепции 
государства в учении Аврелия Августина, утопиче-
ской концепции Т. Мора, представлений В.И. Ленина 
о государстве как аппарате насилия, проблемы «объ-
ективации» в философском наследии Н.А. Бердяева, 
представлений о различных видах морали в учении 
Ф. Ницше, рассмотрения изначально хищнической 
сущности человека в теории государства, разрабо-
танной Т. Гоббсом. Также рассматривались взгляды 
на природу человека в работах А.А. Зиновьева,  
В.Л. Иноземцева и других современных исследова-
телей основ взаимодействия человека и общества.

НИР. Социально-гуманитарные исследования и технологии (№ 4(53), 2025). 136: 10-16



11

Анализ результатов. Функционирование социаль-
ной системы требует определения основ взаимос-
вязей между индивидами. В связи с этим выявля-
ется противоречие, связанное с массовостью обще-
ства и отсутствием возможностей непосредственных 
межличностных взаимосвязей между всеми участ-
никами социальной общности. Социальные взаи-
модействия в значительной мере основаны на вос-
произведении действий других индивидов. Это 
воспроизведение предполагает доверие к положи-
тельному результату повторяемых действий без эм-
пирической или логической проверки. [14, с. 49] 
Однако отсутствие возможности продолжительно-
го межличностного контакта как основы доверия 
между вступающими во взаимодействие индивида-
ми – неотъемлемая черта массового общества и 
неотъемлемый риск злоупотребления доверием. 
Иными словами, массовое общество порождает 
социальную изоляцию, рост процедур социального 
контроля и применения насилия государственного 
ради предотвращения насилия криминального. При 
этом сохраняется потребность в социальном доверии 
и гармонии межличностных отношений, что и об-
ращает к поиску источника нарушения социально-
го доверия и возникновения необходимости в за-
претах, контроле и принуждении.

В аспекте общего функционирования социальной 
системы проблема социального доверия тесно свя-
зана с проблемой оптимальной социальной орга-
низации. Гармонично организованное общество 
порождает консенсус всех его участников относи-
тельно выполняемых ими функций в социальной 
системе, соответствующем распределении социаль-
ных благ. Вследствие этого исчезает необходимость 
в принуждении индивидов к выполнению ими их 
социальных функций, контролю надлежащего вы-
полнения социальных функций и применения к 
индивидам насилия в случае нарушения ими соци-
ального порядка.

Особого внимания здесь заслуживает проблема 
насилия в общественных отношениях. Если насиль-
ственные действия считаются явлением негативным, 
то применение государством насильственных мер 
рассматривается как отрицательный признак, го-
ворящий о том, что государство неспособно реали-
зовывать свои цели на основе добровольного согла-
сия граждан. Это говорит о несоответствии целей 
государства потребностям граждан или самой при-
роде человека. Идеалом же объявляется такой род 
общественного устройства, в котором выполнение 
социальных функций будет полностью соответство-
вать природе и потребностям человека, что исклю-

чает необходимость социального контроля, позво-
ляет перейти к обществу, целиком основанному на 
социальном доверии, что делает излишним приме-
нение мер принуждения и насилия.

Исторически первые попытки осмысления при-
роды государства и проектов государства, соответ-
ствующих природе человека, предпринимали Платон 
и Аристотель. Заслуживает также внимание кон-
цепция государства как явления целиком негатив-
ного, что одним из первых утверждал философ и 
богослов раннего Средневековья Аврелий Августин: 
«При отсутствии справедливости что такое государ-
ства, как не большие разбойничьи шайки; так как 
и сами разбойничьи шайки есть не что иное, как 
государства в миниатюре. И они также представля-
ют собою общества людей, управляются властью 
начальника, связаны обоюдным соглашением и 
делят добычу по добровольно установленному за-
кону. Когда подобная шайка потерянных людей 
возрастает до таких размеров, что захватывает об-
ласти, основывает оседлые жилища, овладевает 
городами, подчиняет своей власти народы, тогда 
она открыто принимает название государства, ко-
торое уже вполне присваивает ей не подавленная 
жадность, а приобретенная безнаказанность» [1,  
с. 166–167]. Иными словами, источником всякой 
государственности выступает человеческая склон-
ность к агрессии и насилию. В свою очередь, ее 
появление философ объяснял вызванными грехо-
падением человека эгоистическими наклонностями. 

Этому типу отношений у Августина противопо-
ставляется социальная гармония Небесного Града: 
«Итак, мир тела есть упорядоченное расположение 
частей. Мир души неразумной — упорядоченное 
успокоение позывов. Мир души разумной — упо-
рядоченное согласие суждения и действия. Мир 
тела и души — упорядоченная жизнь и благососто-
яние одушевленного существа. Мир человека смерт-
ного и Бога — упорядоченное повиновение в вере 
под вечным законом. Мир людей — упорядоченное 
единодушие. Мир дома — упорядоченное относи-
тельно управления и повиновения согласие сожи-
тельствующих. Мир града — упорядоченное отно-
сительно управления и повиновения согласие граж-
дан. Мир небесного града — самое упорядоченное 
и единодушнейшее общение в наслаждении Богом 
и взаимно в Боге. Мир всего — спокойствие поряд-
ка. Порядок есть расположение равных и неравных 
вещей, дающее каждой ее место» [1, с. 1029]. Иначе 
говоря, следование изначально установленному 
порядку, который нарушило грехопадение, создает 
гармоничный тип человеческого бытия, полностью 

Философско-психологические сюжеты социальной реальности



12

основанный на единстве и доверии, делающий не-
нужными контроль и насилие. Земная природа че-
ловека делает невозможным такого рода сообщество, 
в силу чего государство (Земной Град) признается 
явлением негативным по своей природе, основанном 
на эгоизме и насилии как неотъемлемых его чертах. 

В дальнейшем английский философ Т. Мор раз-
вивал эту критику государства: «Вору назначают 
тяжкие и жестокие муки, тогда как гораздо скорее 
следовало бы позаботиться о каких-либо средствах 
к жизни, чтобы никому не предстояло столь жесто-
кой необходимости сперва воровать, а потом поги-
бать» [4, с. 31–32] Иначе говоря, государство при-
меняет репрессивные меры против нарушения со-
циального порядка, но не принимает мер для ис-
коренения того, что порождает эти нарушения. Из 
этого следует вывод, что негативные социальные 
явления искореняются не применением насилия,  
а созданием гармоничного социального порядка, 
исключающего причины правонарушений.

Классические утопии Возрождения и Просвещения 
были посвящены проектам такого социального 
устройства. Новую интерпретацию проекта гармо-
ничного социального порядка дала марксистская 
философия. Здесь неотъемлемым источником со-
циальных противоречий считалась частная соб-
ственность и связанное с ней классовое расслоение. 
Отсюда следует, что государство как институт охра-
ны частной собственности и защиты интересов 
привилегированного класса само порождает те яв-
ления, которые искореняет мерами государствен-
ного насилия: «Эксплуататорским классам нужно 
политическое господство в интересах поддержания 
эксплуатации, т.е. в корыстных интересах ничтож-
ного меньшинства, против громаднейшего боль-
шинства народа. Эксплуатируемым классам нужно 
политическое господство в интересах полного унич-
тожения всякой эксплуатации, т.е. в интересах гро-
маднейшего большинства народа, против ничтож-
ного меньшинства современных рабовладельцев, 
т.е. помещиков и капиталистов» [7, с. 24]. Иными 
словами, господство, принуждение, контроль и 
насильственные меры изначально служили средством 
поддержания порождающего их порядка. Создание 
социальной организации, соответствующей инте-
ресам большинства, сделает ненужными меры со-
циального контроля и принуждения.

Противоречивые стороны, обнаружившиеся в 
поисках и попытках реализации социального иде-
ала, привели к новому осмыслению проблемы на-
силия как части общественных процессов. В рабо-
те «Судьба человека в современном мире» русский 

философ-экзистенциалист Н.А. Бердяев указывал 
на двойственность судьбы человека: «Человек при-
нужден жить в двух разных порядках, в порядке 
существования, всегда личного, хотя и наполнен-
ного сверхличными ценностями, и в порядке мира 
объективированного, всегда безличного и к лично-
сти равнодушного» [2, с. 483]. Иначе говоря, про-
блема социального доверия и искоренения насилия 
как части общественной практики противоречит 
самой природе «объективированного» бытия, вклю-
чающего в себя и бытие социальное. 

В качестве решения данной проблемы мыслитель 
рассматривал особое духовное преобразование: 
«Достоинство человека – в его жизни, а не в смер-
ти, в соединении духа с плотью, а не в отделении 
духа от плоти, в соединении индивидуальной судь-
бы личности с исторической судьбой мира, а не в 
отделении личной судьбы от мировой» [2, с. 342]. 
Это означает такое развитие духовных и творческих 
начал, которое преодолеет проблему отчуждения, 
лежащую в основе кризиса доверия в обществе и 
подавления личности обществом.

Иной аспект моральных норм наблюдается в 
учении Ф. Ницше, разделявшего «мораль господ» 
и «мораль рабов». Философ рассматривал существу-
ющие моральные запреты и предписания как «пра-
вила поведения, соответствующие степени опасно-
сти, среди которой отдельная личность живет сама 
с собою; это рецепты против ее страстей, против 
хороших и дурных склонностей, поскольку они 
обладают волей к власти и желали бы разыгрывать 
из себя господина» [10, с. 700]. Иными словами, 
мораль интерпретируется как средство подавления 
природных инстинктов человека. В противополож-
ность этому мыслитель предлагал мораль, основан-
ную на признании человеком потребностей своей 
природы. С одной стороны, оно основано на при-
знании права сильного, с другой, само это призна-
ние служит основой развития высших качеств че-
ловека: «Без пафоса дистанции, порождаемого во-
площенным различием сословий, постоянной при-
вычкой господствующей касты смотреть испы- 
тующе и свысока на подданных, служащих им ору-
дием, и столь же постоянным упражнением ее в 
повиновении и повелевании, в порабощении и уме-
нии держать подчиненных на почтительном рас-
стоянии, совершенно не мог бы иметь места другой, 
более таинственный пафос – стремление к увели-
чению дистанции в самой душе, достижение все 
более возвышенных, более редких, более отдаленных 
более напряженных и широких состояний, словом, 
не могло бы иметь места именно возвышение типа 

НИР. Социально-гуманитарные исследования и технологии (№ 4(53), 2025). 136: 10-16



13

«человек», продолжающееся «самопреодоление» 
человека, если употреблять моральную формулу в 
сверхморальном смысле» [10, с. 755].

Это означает представление о неравенстве раз-
личных типов людей. Если моральные нормы но-
сили уравнивающий и ограничительный характер, 
то признание неравенства людей приводит к выво-
ду о двух различных типов морали для различных 
типов людей. В одном случае поведение регулиру-
ется посредством запретов и контроля, в другом – 
мотивацией к достижению высших целей, постав-
ленных себе самой личностью в результате ее до-
бровольного волеизъявления. Таким образом, про-
тиворечия общественной практики сводятся к 
искаженному типу морали, а решение данного 
противоречия связано с выделением особой группы, 
создающей соответствующую своим потребностям 
мораль.

В связи с этим заслуживает внимания точка зре-
ния экономиста и социолога В.Л. Иноземцева на 
социальное неравенство в постиндустриальном об-
ществе: «В пределах развитых постиндустриальных 
стран формируется новое социальное расслоение, 
возникают барьеры, разделяющие работников ин-
теллектуальной сферы и тех, кто не может вклю-
читься в информационно- и наукоемкое производ-
ство ввиду отсутствия необходимых способностей 
усваивать информацию и превращать ее в новые 
знания. В отличие от традиционного имуществен-
ного неравенства, порождавшего классовые кон-
фликты на протяжении всей истории экономиче-
ского общества, новый тип социальной разделен-
ности имеет качественно иную природу. Современное 
неравенство проистекает из коренного различия 
базовых ценностей и несопоставимости интеллек-
туальных способностей членов общества, предо-
пределенной генетически и социально» [6, с. 22]. 
Иначе говоря, существуют различные типы людей 
с различной системой ценностей, уровнем способ-
ностей, мотивационной сферой. Это различие слу-
жит базой социального неравенства.

Особого внимания здесь заслуживает проблема 
возникновения такого рода расслоения. Склонность 
людей к «высокой» и «низкой» культуре объясня-
ется либо наследственностью, либо влиянием со-
циального окружения [13]. Если в одном случае 
разрыв между социальными слоями непреодолим, 
то в другом случае решение проблемы сводится к 
разработке мер по раннему развитию склонностей 
к «высокой» культуре. Предполагается, что в этом 
последнем случае целью общества является разви-
тие мотивационной сферы и системы ценностей, 

снижающей или исключающей необходимость в 
мерах социального контроля и принуждения.  
В случае же признания генетически обусловленно-
го различия двух типов культуры следует вывод о 
необходимости системы запретов, принуждения и 
контроля для носителей культуры «низкой», с от-
сутствием необходимости в подобного рода мерах 
для носителей культуры «высокой».

Истоки такого рода представлений усматрива-
ются в трактате Платона «Государство», где философ 
рассматривал различные типы государственного 
устройства и соответствующие им типы природы 
человека [11, с. 545–577]. Общеизвестно, что целью 
утопии Платона было достижение высшего типа 
государственного устройства и высшего типа чело-
веческой личности. В дальнейшем появился жанр 
антиутопии как критика такого рода проектов.  
В одной из наиболее известных антиутопий «пролы» 
представляют собой «предположительно примитив-
ный и, вероятно, неразумный мир, который суще-
ствовал, остро контрастируя с регламентированным 
характером “официального» порядка”» [12, с. 218]. 
Из этого был бы возможен вывод о двух системах 
социального контроля: одна с более жесткими и 
тоталитарными мерами воздействия для более вы-
сокой социальной страты, для другой воздействие 
на низшую социальную страту ограничено самыми 
необходимыми мерами социального контроля. 
Следовательно, в тоталитарном обществе низшая 
социальная страта означает сферу свободы от тота-
литарного контроля и террора. Однако фактически 
«пролы испытывали недостаток в любом виде по-
литического сознания, исключая своего рода “при-
митивный патриотизм”, отвечающий интересам 
государства» [12, с. 219]. Это указывает не столько 
на свободу социальной страты, сколько на различ-
ные методы воздействия в применении в различным 
социальным типам.

В связи с этим заслуживает внимания тот факт, 
что в утопическом проекте Платона эгоистические 
и потребительские инстинкты считались низшим 
проявлением человеческой природы, той ее частью, 
которая требует трансформации в соответствии с 
идеалом человека. В антиутопии же Оруэлла соци-
альная инженерия трансформируется в ставшее 
самоцелью подавление человеческой личности,  
а наиболее близкими к природе человека оказыва-
ются те социальные страты, потребности и мотива-
ция которых ограничены низшими потребностями. 

Следовательно, природа человека изначально 
основана на эгоистической и потребительской мо-
тивационной сфере, что означает и неизбежность 

Философско-психологические сюжеты социальной реальности



14

сохранения в государстве социального контроля и 
принуждения в противоположность проектам до-
стижения идеала социального доверия и социальной 
гармонии. Эту точку зрения выразил Т. Гоббс в сво-
ем трактате о сущности государства: «Если бы мы 
могли предположить, что большая масса людей 
согласна соблюдать справедливость и естественные 
законы при отсутствии общей власти, держащей их 
в страхе, то мы с таким же основанием могли бы 
предположить то же самое и относительно всего 
человеческого рода, и тогда не существовало бы, да 
и не было бы никакой необходимости в гражданском 
правлении или государстве, ибо тогда существовал 
бы мир без подчинения» [3, с. 130–131]. Таким об-
разом, английский философ указывал на изначаль-
но хищническую и эгоистическую природу челове-
ка, а социальные запреты, контроль и принуждение 
считал необходимыми мерами для ограничения 
природных хищнических инстинктов. 

Особой разновидностью такого подхода высту-
пает социал-дарвинизм, рассматривающий склон-
ность к конкуренции и потреблению как основу 
человеческого и социального бытия. Следовательно, 
наиболее гармоничным был бы тип общества, сво-
дящий все социальные процессы к минимально 
ограниченной социальным контролем борьбе за 
ресурсы. С одной стороны, в этом обществе соци-
альное принуждение считается излишним, искажа-
ющим и подавляющим природные склонности че-
ловека, с другой стороны, в условиях всеобщей 
конкуренции социальное доверие представляется 
заведомо неосуществимым состоянием общества.

Таким образом, одной из существенных проблем 
общества является проблема социального доверия. 
Основное противоречие здесь заключается в по-
требности людей в социальных связях, основанных 
на доверии с одной стороны и риске злоупотребле-
ния доверием – с другой. Различные мыслители 
предлагали различные подходы к решению этой 
проблемы. Наиболее распространенным было пред-
ставление о недостатке социального доверия, вы-
званного неправильной организацией социальной 
системы вследствие грехопадения человека (Августин) 
или «объективации», искажающей человеческое 
отношение к миру и к другим людям (Бердяев).  
С материалистической точки зрения искаженная 
социальная организация рассматривалась как источ-
ник тех проявлений, которые требуют контроля и 
принуждения. Здесь основное социальное проти-
воречие было связано с неправильным распределе-
нием собственности (Т. Мор) или с институтом 
частной собственности как таковой (марксизм).

Не меньшего внимания заслуживают представ-
ления и о том, что проблема недоверия и насилия 
в обществе связана с социальностью как таковой, 
порождающей искажающие природу человека на-
силие и контроль. Здесь решением этого противо-
речия предлагалась выработка такого типа личности, 
у которого мотивация и система ценностей исклю-
чают необходимость в социальном контроле и при-
нуждении. Отсюда позднее развились представления 
о различных типах культуры, сохранении социаль-
ного контроля и принуждения к носителям культу-
ры «низкой» и отсутствии необходимости данных 
мер для носителей культуры «высокой».

Столь же распространены и представления о том, 
что социальные контроль и государственное наси-
лие являются не столько следствием искаженной 
социальной организации, сколько необходимым 
средством для ограничения и контроля природных 
инстинктов человека. Особой разновидностью пред-
ставлений о природной склонности человека к 
агрессии служит учение о необходимости признания 
за человеком свободы проявления данных инстин-
ктов и организации общества по принципу «есте-
ственного отбора».

Общим для всех этих направлений философской 
мысли является поиск соотношения между приро-
дой человека и природой социальных запретов: в 
одном случае социальные запреты рассматривают-
ся как противоречащие по тем или иным причинам 
природе человека, в другом – как закономерное 
следствие природы человека. Однако заслуживает 
внимание и представление о том, что отсутствие 
социального доверия, потребность в социальном 
контроле, запретах и принуждении порождается не 
природой, а социумом как таковым. При этом со-
циум не рассматривается как феномен, изначально 
противоречащий природе человека, также не рас-
сматривается и проблема несоответствия природе 
какого-либо конкретного типа социальной органи-
зации.

Эту точку зрения выражает российский философ 
А.А. Зиновьев в своем анализе проблем социально-
го бытия: «Коммунальные правила не есть нечто 
только негативное. Они вообще не есть негативное. 
Они – объективное. Они порождают следствия, 
которые какие-то люди воспринимают как негатив-
ное. Но они же порождают и средства защиты от 
них. Поскольку людей много и каждый действует в 
силу правил коммунальности, люди так или иначе 
вынуждены ограничивать друг друга, создавать кол-
лективные средства самозащиты» [5, с. 237]. Иными 
словами, социальные запреты и контроль выступа-

НИР. Социально-гуманитарные исследования и технологии (№ 4(53), 2025). 136: 10-16



15

ют необходимой мерой, но ограничивающей не 
природные инстинкты человека, а те стороны его 
поведения, которые развились вместе с переходом 
человека к собственно социальной организации 
бытия.

Сходной позиции придерживается английский 
зоолог Д. Моррис: «Переосмыслив идею о том, что 
“закон запрещает человеку делать только то, что 
он склонен делать инстинктивно”, мы можем переф-
разировать ее так: “Закон запрещает человеку делать 
только то, что искусственно созданные условия ци-
вилизованного общества вынуждают его делать”» [9, 
с. 39–40]. Таким образом, проблема социальных 
запретов и принуждения связана не с генетически 
наследуемыми инстинктами, а с исторически сло-
жившимися типами человеческого бытия, каждый 
из которых порождает действия, признанные в дан-
ном социальном объединении неприемлемыми и 
требующие мер по ограничению недопустимых дей-
ствий.

В этом случае социальные запреты, социальный 
контроль и социальное принуждение рассматрива-
ются как неизбежное следствие перехода человека 
от природного бытия к социальному. В этом случае 
проблема социальной гармонии сводится к консен-
сусу по поводу распределения социальных благ и 
системы защиты принятого в социуме порядка рас-
пределения социальных благ. Одним из первых не-
обходимость такого консенсуса выявил Н. Макиавелли: 
«Бóльшая часть людей довольна жизнью, пока не 
задеты их честь и имущество; так что недовольным 
может оказаться лишь небольшое число честолюб-
цев, на которых нетрудно найти управу» [8, с. 163]. 
Иначе говоря, социальное бытие предполагает вы-
работку системы распределения социальных благ. 
Индивиды принимают данную систему в случаях, 
когда она соответствует их интересам, а случай не-
соответствия порождает критику существующих 
запретов, сопутствующих им мер принуждения и 
контроля.

Выводы

1.	 Одной из проблем социального познания была 
проблема поиска основ социального взаимодей-
ствия. Изначально социальные запреты, контроль 

и принуждение выступали неотъемлемой чертой 
социальных систем, что и служило основой кри-
тики социальной системы как несправедливой, 
основанной на насилии, несоответствующей 
сущности и природе человека. Несправедливо 
организованная социальная система рассматри-
валась как источник того социального зла, ко-
торое система стремится искоренить узаконен-
ными в данной социальной общности мерами 
насилия. 

2.	 Альтернативой этим взглядам выступали пред-
ставления о склонности к насилию как неотъ-
емлемой составляющей природы человека и, как 
следствие, о необходимости социальных запретов 
и контроля как основы социального взаимодей-
ствия. Особое место здесь занимают представ-
ления, признающие агрессию и насилие как 
сущность человека и требующие организации 
общества на основе «борьбы за выживание» как 
наиболее соответствующего природе человека, 
тем самым отрицая социальное доверие как ос-
нову социальных взаимодействий.

3.	 Особое место в этой системе взглядов занимают 
представления о существовании различных типов 
личности (или социальных страт) с различным 
уровнем культуры, видами потребностей, моти-
вационной сферой. На этом основании возмож-
ны выводы о наличии различных систем соци-
ального контроля для различных социальных 
страт в соответствии с их социокультурными 
установками и ценностно-мотивационной сфе-
рой.

4.	 Для снятия противоречия между двумя этими 
системами взглядов предлагается рассмотреть 
представления о том, что социальные запреты 
порождаются не природой человека и не иска-
женной социальной организацией, а фактом 
существования социума как такового. Это по-
зволяет признать агрессию не природным ин-
стинктом, требующим ограничения и не реак-
цией на несправедливую организацию социума, 
требующую социальных преобразований, а одним 
из видов социального взаимодействия, требую-
щим выработки мер по упорядочению её прояв-
лений.

Литература

1.	 Аврелий Августин. О Граде Божием [Текст] / Аврелий Авгу-
стин. — Минск: Харвест; М.: АСТ, 2000. — 1296 с.

2.	 Бердяев Н.А. Русская идея [Текст] / Н.А. Бердяев. — М.: 
Эксмо; СПб.: Мидгард, 2005. — 832 с.

3.	 Гоббс Т. Левиафан или Материя, форма и власть государ-
ства церковного и гражданского [Текст] / Т. Гоббс. – М.: 
Мысль, 1991. – 731 с.

4.	 Зарубежная фантастическая проза прошлых веков. Соци-
альные утопии [Текст] . – М.: Правда, 1989. – 616 с.

5.	 Зиновьев А.А. Фактор понимания [Текст] / А.А. Зиновьев. — 
М.: Алгоритм, Эксмо, 2006. — 528 с.

Философско-психологические сюжеты социальной реальности



16

6.	 Иноземцев В.Л. Современное постиндустриальное об-
щество: природа, противоречия, перспективы [Текст] /  
В.Л. Иноземцев. — М.: Логос, 2000. — 187с.

7.	 Ленин В.И. Государство и революция [Текст] / В.И. Ленин // 
Полное собрание сочинений. — Т. 33. – М., 1974. — 434 с.

8.	 Макиавелли Н. Государь [Текст] / Н. Макиавелли. – СПб.: 
Азбука, Азбука-Аттикус, 2019. – 512 с.

9.	 Моррис Д. Людской зверинец [Текст] / Д. Моррис. — М.: 
Колибри, Азбука-Аттикус, 2021. – 352 с.

10.	 Ницше Ф. Так говорил Заратустра [Текст] / Ф. Ницше. — 
М.: Эксмо, СПб.: Мидгард, 2005. — 1024 с.

11.	 Платон. Собрание сочинений в 3 т. — Т. 3 [Текст] / Платон. – 
М.: Мысль, 1994. – 656 с.

12.	 Уилсон Д. История будущего [Текст] / Д. Уилсон. — М.: 
АСТ: АСТ Москва: Хранитель, 2007. — 286 с.

13.	 Mads Meier Jæger, Stine Møllegaard. Where Do Cultural Tastes 
Come From? Genes, Environments, or Experiences // Socio-
logical Science. V. 9, May 2022, pp. 252–274

14.	 Rossman G. The Diffusion of the Legitimate and the Dif-
fusion of Legitimacy //  Sociological Science. 2014, V. 1,  
pp. 49–64.

References

1. 	 Avreliy Avgustin. O Grade Bozh’em [On God’s Town]. Minsk: 
Harvest; M.: AST, 2000. 1296 p.

2.	 Berdjaev N.A. Russkaja ideja [Russian idea]. M.: Eksmo; SPb, 
Midgard, 2005. 832 pp.

3.	 Gobbs T. Leviafan ili Materiya, forma i vlast’ gosudarstva tserk-
ovnogo I grazhdanskogo [Leviafan or Matter, form and power of 
state civil and clerical]. M.: Mysl’, 1991. 731 pp.

4.	 Zarubezhnaya fantasticheskaya proza proshlykh vekov. Sotsi-
al’nye utopii [Foreign fantastic of last centuries. Social utopias]. 
M.: Pravda Publishers, 1989. 616 pp.

5.	 Zinov’ev A.A. Understanding factor [Faktor ponimaniya]. M.: 
Algopitm, Eksmo, 2006. 528 pp.

6.	 Inozemtsev V.L. Sovremennoe postindustrial’noe obshchestvo: 
priroda, protivorechija, perspectivy [Contemporary post-indus-
trial society: nature, contradictions, perspectives]. M.: Logos, 
2000. 187 pp.

7.	 Lenin V.I. Gosudarstvo I revolyutsija // Polnoe sobranie sochi-
neniy. Т. 33 [State and Revolution // Essays. V. 33]. M., 1974. 
434 p.

8.	 Makiavelly N. The Prince [Gosudar’]. SPb, Azbuka, Azbu-
ka-Atticus, 2019. 512 pp.

9.	 Morris D. The Human Zoo [Ludskoy zverinets]. M.: Kolibri, 
Azbuka-Atticus, 2021. 352 p.

10.	 Nietsshe F. So Zaratustra Told [Tak govoril Zaratustra]. M.: 
Eksmo, SPb, Midgard, 2005. 1024 p.

11.	 Plato. Sobranie sochineniy v 3 t. T. 3 [Collection of Works at 3 vv. 
Vol. 3]. M.: Mysl’, 1994. 656 p.

12.	 Wilson D. Istoriya budushshego [The History of Future]. M.: 
AST: M.: AST Moskva Khranitel’, 2007. 286 p. 

13.	 Mads Meier Jæger, Stine Møllegaard. Where Do Cultural Tastes 
Come From? Genes, Environments, or Experiences // Socio-
logical Science. V. 9. May 2022, pp. 252–274.

Rossman G. The Diffusion of the Legitimate and the Diffusion of 
Legitimacy //    Sociological Science. 2014, V. 1, pp. 49–64.

НИР. Социально-гуманитарные исследования и технологии (№ 4(53), 2025). 136: 10-16


