
84

Эволюция коммуникативных стратегий миссионерской 
деятельности Римско-католической церкви (на примере 
Африки)
The Evolution of Communication Strategies in Missionary Activities of the Roman 
Catholic Church (The Case of Africa) 

DOI: 10.12737/2587-9103-2025-14-6-84-93               Получено: 11 октября 2024 г. / Одобрено: 25 октября 2024 г. / Опубликовано: 26 декабря 2025 г.

И.Ю. Хатагова

Соискатель кафедры философии имени 
А.Ф. Шишкина, 
Московский государственный институт 
международных отношений, 
ORCIDid: 0009-0005-0603-0950, 
e-mail: ilo.hatagova@yandex.ru

В.С. Глаголев

Д-р филос. наук, профессор, 
профессор кафедры культурологии 
и религиоведения, 
Северный (Арктический) федеральный 
университет имени М.В. Ломоносова, 
почетный профессор МГИМО МИД России; 
ORCID id: 0000-0003-1480-5152
e-mail:glagolev101465@outlook.com

I.Yu. Khatagova

Applicant, Department of Philosophy named after 
A.F. Shishkin, 
MGIMO University, 
ORCID id: 0009-0005-0603-0950, 
e-mail: ilo.hatagova@yandex.ru

V.S. Glagolev

 Doctor of Philosophy, Professor, 
Professor of the Department 
of Cultural and Religious Studies, 
Northern (Arctic) Federal University 
named after M.V. Lomonosov,
 Professor Emeritus of MGIMO University; 
ORCID id: 0000-0003-1480-5152; 
e-mail: glagolev101465@outlook.com

Аннотация
Обращение к анализу ключевых документов Римско-католической 
церкви, касающихся миссионерских практик, позволяет проследить 
эволюцию её коммуникативных стратегий в ходе распространения ка-
толической веры на колонизируемые европейцами территории, в том 
числе на примере африканского континента. Разработку подобных 
идеологем можно обнаружить уже во времена первых колониальных 
захватов территорий, географически отдалённых от Европы. С этой 
точки зрения анализ программных документов (прежде всего, папских 
булл, связанных с формированием «доктрины открытия», и др.), позво-
ляет сделать вывод о том, что высокая эффективность деятельности 
католических миссионеров на «новых» землях во многом обусловлена 
системным подходом и грамотным администрированием. В них сочета-
лись следование подробным инструкциям и в то же время определён-
ная гибкость, позволявшая оперативно реагировать на изменяющиеся 
обстоятельства. Отмечено, что после Первой мировой войны, когда 
наблюдалось некоторое ослабление европейских администраций на 
«местах» в Африке, содержание и тон соответствующих документов 
заметно изменились. В этот период РКЦ принимает решение привле-
кать больше претендентов из числа местного населения для обучения в 
католических духовных школах и последующей работы священниками. 
Эта стратегия была непосредственно связана с уровнем коммуникатив-
ной компетентности сотрудников католических миссий и помогла со-
хранить высокий уровень доверия к Церкви среди местного населения.

Abstract
An examination of key documents of the Roman Catholic Church devoted 
to missionary practices makes it possible to trace the evolution of its com-
municative strategies during the spread of the Catholic faith into territories 
colonized by Europeans, including those on the African continent. The de-
velopment of such ideological constructs can already be observed during 
the earliest colonial conquests of lands geographically distant from Europe. 
From this perspective, an analysis of program documents (primarily papal 
bulls associated with the formation of the “doctrine of discovery,” among 
others) allows us to conclude that the high efficiency of Catholic missionary 
activity in “new” lands was largely determined by a systematic approach 
and competent administration. Their work combined adherence to detailed 
instructions with a certain flexibility that allowed rapid responses to chang-
ing circumstances. It has been noted that after the First World War, when 
European administrations in the African “localities” weakened to some ex-
tent, the content and tone of the relevant documents changed noticeably. 
During this period, the Roman Catholic Church decided to recruit more can-
didates from the local population for training in Catholic seminaries and 
subsequent service as priests. This strategy was directly linked to the level 
of communicative competence of Catholic mission personnel and helped 
maintain a high degree of trust in the Church among the local population.

Ключевые слова: Римско-католическая церковь, коммуникативные 
стратегии, католицизм, энциклики, христианство, Африка, миссионеры, 
колониализм.

Keywords: Roman Catholic Church, communicative strategies, Catholi-
cism, encyclicals, Christianity, Africa, missionaries, colonialism.

Введение
Переосмысление роли религиозных институтов 

в формировании и идеологическом обеспечении 
колониальных практик не теряет свою актуальность 
в настоящее время хотя бы потому, что последствия 
этой политики продолжают оказывать влияние на 
социально-политические и экономические процес-
сы как в бывших метрополиях, так и в регионах-

донорах и, прежде всего, на Африканском конти-
ненте. Одной из характерных черт европейского 
колониализма здесь являлась идеологическая опора 
на позицию Римско-католической церкви (РКЦ), в 
документах которой ещё во второй половине XV в. 
оформилась так называемая «доктрина открытия» 
[44], формулирующая, помимо прочего, выраженную 
коммуникативную стратегию миссионерской дея-

УДК 130.2 НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 84-93



85

Медиакоммуникация

тельности. Несмотря на то что эта концепция была 
сформирована в контексте эпохи Великих географи-
ческих открытий, её влияние прослеживается вплоть 
до XX в.; и лишь во второй половине этого столетия 
она получила радикальное переосмысление.

Обзор литературы
Изучению проблем, связанных с переосмыслени-

ем колониального прошлого, посвящено в настоящее 
время огромное количество исследовательской ли-
тературы. Немало материалов касается при этом 
аксиологических аспектов данного процесса и (де)
конструкции его философских обоснований [5; 20, 
с. 147; 29, с. 16], в том числе с позиции переосмы-
сления вклада религиозных идеологий [1, с. 57; 17, 
с. 49; 18, с. 132; 19, с. 19; 22, с. 156; 23, с. 164; 30]  
в срезе активности католической церкви [3; 8; 11; 12, 
с. 51; 13; 15; 16]. Следует также выделить современ-
ные дискуссии об эволюции миссионерских практик 
[9, с. 8; 14, с. 9], открывающие своеобразный «по-
стпостколониальный» подход применительно к теме 
миссионерства. Нередко дискуссии возникают не-
посредственно по поводу оптик подобных рассмо-
трений; все чаще критике подвергается постколони-
альный подход [25, с. 119].

По понятным причинам, Африканский континент 
оказался в центре таких исследований [4, с. 2; 6,  
с. 35; 10, с. 140; 39, с. 35].

В свою очередь, для комплексного анализа ис-
ходной «доктрины открытия», первого миссионер-
ского проекта РКЦ, представляется необходимым 
более подробно рассмотреть некоторые научные 
публикации, посвящённые данной проблематике.

Одной из наиболее ярких работ по интересующей 
нас теме является статья спецдокладчика Постоянного 
форума ООН по вопросам коренных народов Тонии 
Гоннеллы Фринчер The Preliminary Study on the Doctrine 
of Discovery. Автор рассматривает «доктрину открытия» 
как международно-правовую конструкцию и демон-
стрирует её последствия для коренных народов мира, 
приходя к выводу, что применение доктрины приве-
ло к нарушению прав коренных народов. Отмечается, 
что «ничейный» статус открытых христианами не-
христианских земель позволял им распоряжаться 
земельными ресурсами без согласия проживавших 
на них коренных народов: «Открытие давало титул 
государству, подданные которого его совершили, 
против всех других европейских правительств» [32]. 
Фричнер обращает внимание, что уже в XIX в. док-
трина была официально закреплена в США в деле 
Johnson v. McIntosh (1823), а впоследствии действие 
доктрины не ограничивалось территорией США — её 
признавали также в Испании, Португалии, Франции, 
Нидерландах, Великобритании и других государствах. 

В результате автор приходит к выводу, что доктрина 
стала мировым колониальным инструментом для 
оправдания лишения народов их земель и ресурсов. 
В русле сложившейся научной традиции автор обра-
щается к экологическому аспекту проблемы, отмечая, 
что коренные народы на протяжении длительного 
периода времени поддерживали экологический баланс 
на своих землях, в то время как лишение их земель 
привело к истреблению рыболовных ресурсов, обез-
лесению и загрязнению почв и воды.

Вторым важным для нас исследованием является 
статья Роберта Миллера The Doctrine of Discovery in 
American Indian Law [38], где автор подробно анали-
зирует структурное содержание «доктрины открытия», 
выделяя 10 идейных составляющих, из которых клю-
чевыми представляются три:
1)	 «доктрина открытия» предполагает ограничение 

суверенитета и внешнеторговых прав коренных 
народов; 

2)	 коренные народы (нехристиане) рассматривались 
как лица, не имевшие того же объёма прав, что 
имели христиане;

3)	 «доктрина открытия» оправдывает захват земель 
через идею о «цивилизаторской миссии» и «опе-
ке» над коренными народами.
Упомянутые выше работы послужили теоретико-

методологической базой проведенного нами иссле-
дования, однако ни одна из них не включают в себя 
вопрос о переосмыслении Ватиканом коммуника-
тивных стратегий, использованных в ходе эволюции 
«доктрины открытия» к современным положениям, 
регулирующим миссионерскую практику РКЦ. 
Изучению этих стратегий посвящено наше исследо-
вание.

Материалы и методы
Структурно «доктрина открытия» оформилась на 

основании трёх папских булл — Dum Diversas (1452), 
Romanus Pontifex (1455) и Inter Caetera (1493), каждая 
из которых вносила свой вклад в осмысление взаи-
моотношений европейцев с другими регионами мира.

Так, булла Dum Diversas (издана папой Николаем V) 
уполномочивала португальского короля Афонсо V, 
обратившегося к папе за поддержкой своей торговой 
монополии, покорять сарацин и язычников и от-
правлять их в «вечное рабство» [31]. Данный документ 
заложил теологически-религиозную основу для по-
литических и геополитических завоеваний, сопряжён-
ных в том числе с агрессивными и негуманными 
инструментами европейских колонизаторов.

Издание документа позволило Португалии полу-
чить право на нападение, завоевание и порабощение 
[41], понтифик дарует Португалии это право: «Мы 
даруем вам этими настоящими документами, с нашей 



86

Апостольской властью, полное и безвозмездное раз-
решение вторгаться, разыскивать, захватывать и 
порабощать сарацин, язычников и любых других 
неверующих и врагов Христа, где бы они ни нахо-
дились, а также их королевства, герцогства, графст-
ва, княжества и другую собственность [...] и обратить 
их в вечное рабство» [33]. 

Вторым документом, лежащим в основе доктри-
ны, стала булла Romanus Pontifex, которая содержит 
одобрение военных экспедиций в Западную Африку 
короля Португалии Альфонсо V. В рамках буллы 
колонизация, обращение в рабство жителей дальних 
континентов рассматривается как благотворное хри-
стианизирующее влияние на язычников, сарацин и 
мусульман. Булла последовательно развивала поло-
жения вышедшего тремя годами ранее документа, 
предоставляя Португалии дополнительные «особые 
права». Теперь она наделялась правом на господство 
на всех землях к югу от мыса Бохадор в Африке на 
территории современной Западной Сахары [21].

При этом захват территорий в Африке трактовал-
ся как действия, направленные на спасение этих 
народов: «Будет угодно Божественному Величию, и 
с помощью чего он сможет привести вверенных ему 
Богом овец в единое божественное стадо, и может 
приобрести для них награду вечного счастья, и по-
лучить прощение за грехи их души» [42].

Представляется, что движущей силой подобных 
действий и, соответственно, лоббизма португальско-
го руководства стали не политические мотивы, а 
вопросы беспрецедентных торговых преференций 
для Португалии. 

Третья булла Inter Caetera была выпущена уже 
следующим папой римским — Александром VI. Главным 
бенефициаром документа стала Испания, которой 
даровалось право на все земли к «западу и югу» от 
любого из островов Азорских или Зелёного Мыса, 
т.е. практически всё западное побережье Южной 
Америки. 

По итогам межгосударственных споров Испании 
и Португалии по вопросам раздела сфер влияния во 
второй половине XV в., сопровождавшихся обраще-
нием за идеологической поддержкой к папе римско-
му, в 1494 г. государства подписали Тордесильясский 
договор, который формально закрепил «зоны коло-
ниального влияния» двух держав.

Таким образом, эти три документа XV в. рассма-
триваются как идеологическая основа оправдания 
эпохи империализма и узаконивания работорговли 
в XV–XVI вв.1 [37]. Далее мы проанализируем эти 
документы с позиций историко-генетического и 

1	 Вышедшая до этого, в 1537 г., булла Sublimis Deus, наоборот, запре-
щала порабощение нехристиан. Впоследствии документ был 
отозван папой римским, а первое разрешительное упоминание 
работорговли датируется 1545–1548 гг.

аксиологического подходов, дополнив реконструкцию 
заложенных в них коммуникативных моделей ана-
лизом документов, разработанных миссионерами-
практиками.

Результаты и дискуссия 
Начало современного этапа христианизации Африки 

приходится на вторую половину XIX в., и неотъем-
лемой частью этого процесса является деятельность 
католических миссий кардинала Шарля Лавижери, 
основателя движения «Белых отцов» (ранее имено-
валось «Миссионеры Африки»). Это движение сыг-
рало важную историческую роль в христианизации 
многих государств Африки и внесло значительный 
вклад в развитие общественной жизни стран регио-
на, в связи с чем представляется интересным под-
робно остановиться на его деятельности. Для пол-
ного и объективного понимания особенностей функ-
ционирования движения необходимо обратиться к 
первой версии так называемой «конституции» орга-
низации, которую Ш. Лавижери подготовил в 1869 г.

1. «Белые отцы»: социальная работа, просвещение, 
поиск мучеников веры из местного населения

Структурно документ состоит их двух частей, 
каждая из которых содержит по две главы. Устав 
представляет собой обширную инструкцию с указа-
ниями по всем вопросам организации миссий, вклю-
чая требования к их кадровому составу, вопросам 
распределения должностей в миссии, поведения и 
образа жизни миссионеров, правил их взаимодействия 
с местным населением, в том числе в странах с при-
сутствием христианства и в нехристианских государ-
ствах, и особенности организации детских домов, 
медицинских клиник при миссиях и продвижения 
христианства. Таким образом, «конституция» была 
объёмным и комплексным документом, оказавшим 
значительное влияние на характер действий пред-
ставителей организации в Африканском регионе. 
Устав определял особенности организации миссий 
и регламентировал деятельность миссионеров с идео-
логической точки зрения.

Согласно конституции и своду правил конгрега-
ции миссионеров, основной целью организации 
является «обретение славы Божьей» за счёт канони-
зации её членов, апостольских дел и проявления 
«усердия и милосердия» для спасения местного на-
селения.

Ключевым структурным элементом Общества 
миссионеров Африки были определены миссии. 
Деятельность движения была направлена на то, что-
бы учредить миссии не только в регионе Сахары, 
Судане и других территориях Алжирской епархии, 
но и в ещё нехристианизированных государствах 
Африки.

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 84-93



87

Медиакоммуникация

В контексте функционирования миссий как от-
дельных подразделений в своде правил отмечается, 
что в каждом приходе должно быть не менее трёх 
миссионеров, один из которых должен носить титул 
настоятеля и одновременно приходского священни-
ка, он назначался ответственным за организацию 
частной жизни миссии в соответствии с установлен-
ными правилами.

Также в документе приводятся инструкции, ре-
гламентировавшие правила взаимодействия мисси-
онеров с местным нехристианизированным населе-
нием как в странах, где о христианстве уже слышали, 
так и в других государствах. 

В первом случае миссионерам следует вступать в 
контакт с местным населением постепенно. Реко-
мендуется посещать места проживания местного 
населения как минимум вдвоём, во время визитов 
скромно представляться «людьми молитвы», которые 
стремятся помочь. Если в населенном пункте при-
сутствуют заболевшие, следует навестить их, а также 
передать им достаточный запас лекарств.

Для этого необходимо попросить родителей за-
болевшего посетить дом миссионеров, где местное 
население следует принять с добротой и вниманием. 
Периодически рекомендуется приносить детям из 
числа местных подарки.

В документе утверждалось, что постепенно данная 
стратегия позволит установить доверительные, близ-
кие, дружеские отношения между миссионерами и 
местными жителями, которым будут оказываться 
посильные благотворительные услуги.

Согласно правилам, заводить разговоры о религии 
миссионерам следовало только тогда, когда их отно-
шения с местными жителями уже будут налажены, 
а люди сами будут настроены выслушать Отцов. При 
этом уточнялось, что, если работа идёт в государствах, 
где раньше существовало христианство, во взаимо-
действии с местным населением необходимо отмечать, 
что предки автохтонного населения являлись хри-
стианами, однако были вынуждены сменить веру 
из-за преследований на протяжении веков.

После этого, говорилось в документе, следовало 
предложить услуги по обучению детей местного на-
селения чтению, письму и молитве. В случае их со-
гласия детям можно выдать соответствующее одеяние, 
после чего принимать их в доме священника. По 
мнению Ш. Лавижери, через короткий промежуток 
времени дети станут своего рода «живой проповедью» 
христианского учения, и люди будут предлагать мис-
сионерам взять на обучение больше детей, особенно 
из числа сирот.

Отдельные инструкции даются миссионерам на 
случаи, связанные с необходимостью разъяснения 
христианского учения. Так, на вопросы религиозной 

тематики следовало отвечать подробно, придавая 
ответам форму рассказов, которые местное население 
могло бы с интересом слушать. При этом было не-
обходимо делать отсылки на существенные отличия 
между христианскими постулатами и иными рели-
гиями в вопросах справедливости, чистоты, уважения 
к истине и милосердия.

Отдельный раздел в документе был посвящён 
особенностям и рекомендациям по работе католи-
ческих миссий в странах, где христианство ещё не 
было представлено. Миссионерам в таких государствах 
следовало представляться «людьми молитвы» или 
докторами для завоевания наибольшего уважения. 
Рекомендовалось направляться в племена для вре-
менного проживания там только после того, как 
местное население окажет знаки приветствия, при 
этом внешне, в одеянии, еде и образе жизни, следо-
вало имитировать местное население, а внутри со-
общества миссионеров — следовать установленным 
правилам. В вопросах обращения в христианство не 
следовало торопиться проповедовать.

Ещё одной целью католических приходов было 
определено открытие детских домов и духовное на-
ставничество проживавших в них. Отмечалось, что 
такая деятельность являлась наиболее эффективным 
способом распространения христианства в африкан-
ских странах без выхода к морю.

В этой связи в своде правил указывалось, что 
после учреждения миссии миссионерам следовало 
собрать группу детей. В детских домах следовало 
приучать детей к физическому труду и обучать их 
христианству, чтению, письму и основным знаниям 
начальной школы.

Кроме того, в рамках конституции подчёркивалось, 
что при каждом приходе в нехристианизированных 
государствах должна функционировать медицинская 
клиника, работать в которой должны прихожане или 
миссионеры. В ней следовало принимать пациентов 
три раза в неделю в период заранее установленных 
часов работы, бесплатно проводя лечение их ран и 
выдавая им лекарства. При этом нужно разговаривать 
с местным населением так, чтобы «это принесло 
пользу их душам».

Дополнительные сведения о деятельности орга-
низации можно обнаружить в тексте одного из под-
готовленных Ш. Лавижери в 1871 г. буклетов, в ко-
тором французы приглашались присоединиться к 
миссионерскому движению.

На тот момент основатель так описывал своё дви-
жение: «Три года назад [в 1868 году] с одобрения и 
позволения Его Преосвященства Апостольского 
Представителя миссии в Сахаре и Судане в Алжире 
было основано небольшое общество. Как видно по 
его названию, организация нацелена на то, чтобы 



88

привнести свет Евангелия на весь [Африканский] 
континент, который до сегодняшнего дня остаётся 
почти не тронутым усердной религиозной деятель-
ностью. Миссионеры Африки живут в сообществе, 
однако не принимают на себя религиозные обеты…
Они являются светскими миссионерами, и их объе-
диняют узы единого руководства, а сами они подчи-
нены власти единого настоятеля и приносят клятву 
пребывания в миссии так же, как это делают и мис-
сионеры в Риме».

Ш. Лавижери подчеркивал, что миссия не являлась 
епархиальным учреждением, а происходившие из 
неё священники не имели права на обычное служе-
ние в других церквях, поскольку должны были на-
правляться только туда, куда их пошлет миссия. Он 
также предупреждал желающих вступить в органи-
зацию о суровых условиях быта и трудностях, с ко-
торыми сталкивались миссионеры: «Если кто хочет 
быть моим учеником, да отречется от себя, ежеднев-
но берёт свой крест и следует за мной».

В данных материалах движение было представ-
лено как место для тех, кто не ищет «своекорыстия, 
но желает пострадать и умереть за Бога».

«Это как минимум попытка, а возможно, и успеш-
ная, преодолеть те препятствия, которые до сих пор 
кажутся непреодолимыми. Речь идёт о преодолении 
барьеров, которые ислам и варварство противопо-
ставляют церкви в Африке и истине», — написал 
Лавижери в документе.

В буклете также была приведена выдержка из 
Устава общества, после которой следовал вывод: 
«Первым правилом является соблюдение во всех 
сферах доктрин, указаний и желаний Святого Престола» 
[27].

Таким образом, анализ учредительных документов 
движения «Белых отцов» демонстрирует системный 
характер деятельности организации. Её отличитель-
ной чертой являлась регламентированность деятель-
ности миссионеров и следование единым стандартам 
и правилам.

Со своей стороны, французский миссионер и 
историк движения «Белых отцов» Жан Клод Силье 
в издании «От главы к главе. История “съездов” 
Общества миссионеров Африки (1906–1936)» [28] 
отметил, что в ходе 13-го съезда 1906 г. одним из 
важнейших вопросов на повестке дня организации 
был вопрос «единства и разнообразия». 

Делегаты съезда отмечали, что эволюция отдель-
ных миссий в сторону церковных провинций с из-
лишним количеством автономии могла негативно 
отразиться на единстве всего Общества. В этой свя-
зи подчёркивалась необходимость сохранения «един-
ства духа» в сфере образования. По этому случаю 
автор привёл выдержку из стенограммы съезда: «Съезд 

единогласно и без дискуссий принял решение о том, 
что генеральный директор по вопросам обучения под 
руководством Совета Общества будет отвечать за 
поддержание католического духа единства, который 
должен сохраняться в Обществе, в различных обра-
зовательных учреждениях нашей Организации». Таким 
образом, съезд 1906 г. единогласно закрепил линию 
Общества на «единство духа» в вопросе обучения, 
т.е. центральную и координирующую роль централь-
ной власти организации в идейно-идеологических 
вопросах.

Логика стандартизации и универсализации обра-
зовательных программ Общества сохранилась и в 
последующие десятилетия: уже в 1936 г. 17-й съезд 
Общества обязал, как пишет Ж.К. Силье, ответствен-
ных за развитие семинарий выработать единые пра-
вила приёма в учреждения и образовательные про-
граммы.

Важно отметить, что по мере развития движения 
«Белых отцов» всё большую роль на низовом уровне 
стали играть священники из числа местного населе-
ния, количество которых возрастало. В этой связи 
проблема идеологического воздействия движения 
заключалась не в том, что священниками, оказывав-
шими такое воздействие, были европейцы (с какого-
то момента большинство стали составлять местные 
священники), а в том, что все они (вне зависимости 
от происхождения) были обучены по единым идей-
но-идеологическим установкам, не учитывающим 
местную специфику.

Со своей стороны, танзанийский историк  
Х. Мапунда в своей книге «История африканской 
борьбы» 1976 г. утверждал, что миссионеров «следу-
ет справедливо осудить за их роль в подготовке пути 
для колониализма; они служили колониальной си-
стеме в Африке и продвигали её». Он подчёркивал, 
что в африканских государствах не чувствовались 
различия между миссионерами и «другими колони-
заторами», поскольку все они являлись «экспланта-
тами и колонистами». При этом Х. Мапунда отмечал, 
что миссионеры шли в авангарде и в каком-то смысл, 
«готовили почву» для колониальной эксплуатации 
государств и «заманивали африканцев в ловушки и 
клыки колониальной системы, чтобы их можно было 
эксплуатировать. И миссионеры в полной мере раз-
деляли выгоды от эксплуатации африканцев» [35].

2. После двух мировых войн: курс на интернацио-
нализацию руководства Церкви, привлечение к пас-
тырской работе представителей местного населения, 
внимание к местным обычаям

Эволюция отношения Церкви к вопросу колони-
ализма наблюдалась в период после Первой мировой 
войны [2], который охарактеризовался снижением 
уровня доверия к религиозным институтам и воз-

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 84-93



89

Медиакоммуникация

никновением на зависимых территориях первых 
предпосылок их движения в сторону независимости.

Так, в 1919 г. была опубликована энциклика Maximum 
illud [36], а в 1926 г. — Rerum ecclesia.

В первом документе была приведена выдержка из 
Евангелия от Марка: «Идите по всему миру и про-
поведуйте Евангелие всей твари». Также в энцикли-
ке корректировался подход церкви к колониализму 
и местному населению на зависимых территориях — 
папа римский Бенедикт XV выступил против трёх 
черт миссионерства того периода — конгрегациона-
лизма, национализма и превосходства Запада.

Бенедикт XV подчёркивал необходимость обуче-
ния местного населения с тем, чтобы в будущем оно 
могло бы «взять на себя духовное руководство своим 
народом». Данный постулат представляется возмож-
ным рассматривать как провозглашение курса на 
интернационализацию руководства церкви.

Как отметил в своём издании «Столетие католи-
ческих миссий: миссионерство Римско-католической 
церкви с 1910 года до настоящего времени»  
С.Б. Биванс [26], крайне важен исторический кон-
текст написания данной энциклики — а именно то, 
что она была опубликована после окончания Первой 
мировой войны, т.е. в период снижения доверия к 
миссионерской деятельности. Таким образом, папа 
римский стремился при помощи энциклики, писал 
он, вдохнуть новую жизнь в миссионерскую деятель-
ность. При этом идея о подготовке местных священ-
нослужителей была, согласно оценке автора, одной 
из наиболее важных в документе. Папа римский 
отмечал, что местные кадры должны быть подготов-
лены соответствующим образом, чтобы служить не 
в качестве «помощников» миссионеров, а самим 
становиться действующими священниками. Главной 
целью такой политики, пишет С.Б. Биванс, было 
привлечение новых последователей католической 
церкви при помощи местных священников, которые 
должны были проявить эффективность в этом во-
просе, поскольку лучше понимали местное населе-
ние.

Практическим результатом обозначенного курса 
стал резкий рост количества миссионеров и средств, 
которые выделялись на функционирование миссий 
на Африканском континенте. За 15 лет произошло 
заметное расширение присутствия церкви на кон-
тиненте, почти в три раза выросло [2, с. 147] число 
кахетизаторов — с 12 666 до 67 102 человек, катехи-
зируемых — с 548 630 человек до 2 614 000 человек, 
а количество семинарий — с 10 (348 обучавшихся) 
до 80 (3080). При этом число католиков возросло с 
1 873 000 человек до 4 945 000 человек. За счёт, с 
одной стороны, направления большого количества 
европейских священников, а с другой — приема на 

обучение местных кадров, РКЦ стремилась обратить 
в католичество наибольшее число последователей, 
отделив при этом собственную институцию в глазах 
местного населения от колониальных властей и не-
гативных ассоциаций с Западом.

Во втором документе, Rerum ecclesia, уделялось 
большое внимание распространению католичества 
среди нехристианских народов, в том числе приве-
дены рекомендации по характеру работы миссионе-
ров. «Проповедники Евангелия также должны пом-
нить, что к туземцам нужно обращаться, подражая 
методу, которого придерживается божественный 
Учитель в общении с людьми. Прежде чем учить 
больных, он исцелял больных: “Он исцелял всех 
больных; многие следовали за Ним, и он исцелял 
всех; Он сжалился и исцелил их больных”», — гово-
рится в тексте. Также упоминалась необходимость 
показывать особое отношение к детям, проявлять 
учтивость и милосердие. Анализ документа позволяет 
констатировать наличие преемственности между 
изложенными в энциклике подходами и описанны-
ми в XIX в. рекомендациями Ш. Лавижери.

На период деколонизации пришлось отделение 
РКЦ от метрополий и продолжение её самостоятель-
ной работы в странах Африки. Это время характе-
ризовалось значительным вынужденным вниманием 
Церкви к вопросам Африки — активно происходил 
процесс прихода к руководству церквями местных 
священников, увеличивалось количество верующих 
и количество церквей.

В 1962–1965 гг. проходит Второй Ватиканский 
собор [7], в рамках которого была провозглашена 
необходимость проповедовать католичество всем 
тем, кто не был крещён, а также продолжать разви-
тие миссионерского движения, которое была обо-
значено как «величайшая и священнейшая обязанность 
церкви». В рекомендациях к деятельности миссио-
неров вновь была обозначена необходимость знако-
миться с местными культурными и религиозными 
обычаями, использование которых могло бы позво-
лить более эффективно проводить христианизацию. 
Аналогичный инструмент предлагалось использовать 
и при обучении местного населения: «Изучая фило-
софские и богословские дисциплины, пусть они 
осознают отношения между их родными традициями 
и религиями, с одной стороны, и христианской ре-
лигией — с другой».

3. Деколонизация Африканского континента: вектор 
преодоления колониального наследия через объедине-
ние на началах справедливости

Деколонизация Африканского континента при-
шлась на вторую половину 1950-х — 1960-е гг. РКЦ, 
со своей стороны, также отреагировала на структур-
ные изменения мировой системы.



90

В 1967 г. папа римский Павел VI выпускает энци-
клику Populorum progressio на тему «развития народов», 
в которой, в частности, утверждается необходимость 
проведения таких преобразований, которые привели 
бы к тому, чтобы мировая экономика служила всему 
человечеству. Позднее папа Иоанн Павел II выпустит 
энциклику Sollicitud o’rei socialis в ознаменование 
20-летия публикации первого документа.

Подробный анализ указанной энциклики 1967 г. 
в своей статье [24, с. 96] привёл католический свя-
щенник Р. Айна. Автор выделил ряд ключевых проб-
лем, поднятых в энциклике: неравномерное распре-
деление богатств, колониальное наследие и моноэ-
кономика (страны глобального Юга зависят от од-
ной-двух отраслей, что делает их уязвимыми). В этой 
связи Павел VI выступил за экономический порядок 
для блага человека в духе солидарности и справед-
ливости.

Р. Айна отмечает, что энциклика как была, так и 
оставалась актуальной для глобального Юга и Африки, 
поскольку, в отличие от более поздних папских эн-
циклик, она ставила вопрос о мировых изменениях 
с целью устранения системного неравенства. В ка-
честве примера была приведена необходимость раз-
вития альтернативных экономических моделей (на-
пример, скандинавская социальная демократия). 
При этом подчёркивалось, что в Африке Церковь 
может играть уникальную роль, поскольку являлась 
институцией, способной объединять людей ради идеи 
справедливости.

Особое внимание в документе уделялось вопросу 
прогресса не только в экономическом, но и этическом 
смысле. Утверждалось, что прогресс и развитие не-
возможны без ответственности за других. В этой 
связи автор обосновывает вывод, согласно которому 
развитие народов является результатом трёх состав-
ляющих: структурная справедливость, солидарность 
и духовное измерение. В отличие от других энциклик, 
этот документ делает акцент на необходимости си-
стемных изменений, в то же время не игнорирует 
духовные вопросы солидарности и ответственности 
за других.

Ещё одно знаковое событие в контексте католи-
ческой церкви произошло в 2013 г. Согласно оценкам 
агентства Pew Research Center, именно в этом году за 
счёт демографических тенденций большинство ка-
толического населения мира стало проживать в стра-
нах глобального Юга, что стало итогом продолжав-
шейся длительный период времени тенденции роста 
количества католиков вне Европы.

На этом фоне в 2013 г. впервые более чем за 1200 
лет папой римским становится представитель неев-
ропейского государства. В отличие от предшествен-
ников, которые руководили католической церковью 

в других исторических обстоятельствах, папа римский 
Франциск оказался вынужден считаться с мнением 
большинства паствы. В результате с 2015 г. он начал 
продвигать тезис об «идеологической колонизации», 
а также принёс извинения за действия Церкви в 
некоторых государствах в определённые исторические 
эпохи, от Канады [34] до Руанды [40].

Заключение
Предпринятое нами исследование программных 

и нормативных документов РКЦ в контексте их вли-
яния на процессы колонизации, сопряжённые с мис-
сионерской деятельностью, подтверждает наличие 
выраженной эволюции церковной риторики от оправ-
дания завоеваний и обращения «неверных» к при-
знанию необходимости диалога. С этой точки зрения 
деятельность РКЦ может быть рассмотрена как одна 
из ранних форм коммуникационного менеджмента, 
направленного на формирование лояльности в ино-
культурном пространстве. С этой точки зрения пред-
ставляется обоснованным утверждать, что изученные 
нами документы играли роль регуляторов коммуни-
кативной стратегии, направленной на легитимацию, 
а позднее — трансформацию колониальной идеоло-
гии. При этом заложенный в них основной посыл 
оставался неизменным: Церковь адаптировала свои 
послания под изменяющиеся исторические обстоя-
тельства и использовала коммуникативные инстру-
менты для поддержания влияния в колониальных и 
постколониальных обществах. Тем не менее на осно-
вании проведённого нами анализа можно выделить 
три основных этапа эволюции коммуникативных 
стратегий РКЦ. Если вначале речь шла о стратегии 
«освоения» инокультурного пространства через его 
переформатирование на основе навязываемой извне 
культурной матрицы, а успех католической религи-
озной экспансии являлся следствием регламентиро-
ванности управления и использования единых стра-
тегий действий миссионеров, то к ХХ в. стало по-
нятно: этот формат больше не работает. Упор на 
социальную работу, религиозное просвещение и 
поиск «мучеников веры», характерный для ранней 
стадии миссионерской работы в Африке, в первой 
половине ХХ в. подвергся пересмотру именно с точ-
ки зрения коммуникативных стратегий. На новом 
этапе их аудитория перестала восприниматься как 
пассивный объект, либо вообще не имеющий соб-
ственной культуры, либо квалифицируемый как «от-
сталый»; акцент теперь делается на интернациона-
лизацию церковной администрации и активное 
привлечение к пастырской работе представителей 
местного населения, что по замыслу составителей 
соответствующих документов должно было способ-
ствовать включению локальных обычаев в контекст 

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 84-93



91

Медиакоммуникация

пастырской проповеди. И наконец, третий этап эво-
люции коммуникативных стратегий РКЦ связан с 
опорой на риторику деколонизации. Применительно 
к неевропейским народам этот подход ориентирует 
контрагентов Ватикана, составляющих в настоящее 
время большинство католиков мира, на идеи объе-
динения на началах справедливости, указывая на 
переосмысление Западом своих исходных установок 
и тем самым открывая возможность признания сво-
их «ошибок». Эта риторика встроена в более широ-
кий процесс изменения образа взаимодействия Запада 
с неевропейскими обществами. В то же время эта 

риторика легко встраивается в разновекторные по-
литические процессы, где преодоление «трудного 
прошлого» сопрягается с неоколониальными пра-
ктиками и соответствующим дискурсом. Понимание 
того, как через религиозную идеологию власти оправ-
дывали господство в различные исторические периоды, 
конструируя коммуникацию с обращаемыми наро-
дами в зависимости от руководящих и направляющих 
документов, позволяет глубже проанализировать 
механизмы легитимации власти и контроля в совре-
менном мире.

Литература

1.	 Волкова Е.Ю. Католическая церковь в вице-королевстве 
Перу: этапы и специфика процесса христианизации або-
ригенного населения Южной Америки в XVI в. [Текст] / 
Е.Ю. Волкова // Локус: люди, общество, культуры, смы-
слы. — 2013. — № 4. — С. 57–65.

2.	 Голиков А. Миссионерская деятельность католической 
церкви в странах третьего мира в ХХ веке [Текст] / А. Го-
ликов // Христианское чтение. — 1999. — № 17. —  
С. 147–156.

3.	 Григулевич И.Р. Крест и меч. Католическая церковь в 
Латинской Америке в XVI–XIX вв. [Текст] / И.Р. Григуле-
вич. — М.: Наука, 1977. — 295 с.

4.	 Давидсон А.Б. К дню Африки — 25 мая [Текст] / А.Б. Да-
видсон // Азия и Африка сегодня. — 2016. — № 5. —  
С. 2–9.

5.	 Дзасохов А.С. Становление и эволюция постколониально-
го мира: вторая половина ХХ в. [Текст] / А.С. Дзасохов. — М.: 
Междунар. отношения, 1997. — 301 с. 

6.	 Демидов А.М. Влияние колониализма на развитие Африки 
[Текст] / А.М. Демидов // Преподавание истории в школе. — 
2020. — № 8. — С. 35–41.

7.	 Документы II Ватиканского собора [Электронный ресурс] // 
Libreria Editrice Vaticana, Cittаdel Vaticano, 1993. 710 с. — 
URL: https://cathmos.ru/wp-content/uploads/2019/12/dokumenty_
vtorogo_vatikanskogo_sobora.pdf (дата обращения: 19.11.2025).

8.	 Зонова Т.В. Дипломатия Ватикана в контексте эволюции 
европейской политической системы [Текст] / Т.В. Зонова. — 
М.: Российская политическая энциклопедия, 2000. — 200 с.

9.	 Казымова Л.А. Первая встреча с музыкой «далёкого За-
пада»: Маттео Риччи и восприятие «Чужого» в китайской 
культуре [Текст] / Л.А. Казымова, М.В. Силантьева // Кон-
цепт: философия, религия, культура. — 2025. — № 9 (3). —  
С. 8–30. — DOI: https://doi.org/10.24833/2541-8831-2025-3-
35-8-30

10.	Калистратов А.Ю. Отечественная историография герман-
ского колониализма в Африке [Текст] / А.Ю. Калистратов // 
Вестник Брянского государственного университета. — 
2022. — № 1. — С. 140–167. — DOI: https://doi.org/10.22281/2413-
9912-2022-06-01-140-167

11.	Ковальский Н.А. Католицизм и дипломатия [Текст] /  
Н.А. Ковальский. — М.: Наука, 1969. — 223 с.

12.	Ковальский Н.А. Средиземноморье, католицизм. Миссио-
нерство [Текст] / Н.А. Ковальский // Проблемы экуменизма 
и миссионерской практики. — М.: Международные отно-
шения, 1996. — С. 51–52.

13.	Лаврецкий И.Р. Колонизаторы уходят — миссионеры оста-
ются [Текст] / И.Р. Лаврецкий. — М.: Изд-во АН СССР, 
1963. —161 с.

14.	Максимов А.С. От этноцентризма к инкультурации. Куль-
тура и цивилизация в истории католических миссий [Текст] / 
А.С. Максимов // Вестник Православного Свято-Тихонов-

ского гуманитарного университета. Серия 1: Богословие. 
Философия. Религиоведение. — 2015. — № 5. — С. 9–26.

15.	Минкавичюс Я.В. Католицизм и нация [Текст] / Я.В. Мин-
кавичюс. — М.: Мысль, 1971. — 285 с.

16.	Овсиенко Ф.Г. Эволюция социального учения католицизма 
[Текст] / Ф.Г. Овсиенко. — М.: Ленанд, 2021. — 256 с.

17.	Поташинская Н.Н. Колониализм и религия [Текст] /  
Н.Н. Поташинская // Евразийский форум. — 2016. — № 1. —  
С. 49–61.

18.	Сардарян Г.Т. Политическая философия свободы в хрис-
тианской аксиологии республиканизма [Текст] / Г.Т. Сар-
дарян // Полис. Политические исследования. — 2021. —  
№ 4. — С. 132–147. — DOI: https://doi.org/10.17976/
jpps/2021.04.10

19.	Солодкова О.Л. Роль католической церкви в образовании 
португальской колониальной империи в Индии в первой 
половине XVI в. [Текст] / О.Л. Солодкова // Вестник Рос-
сийского университета дружбы народов. Серия: Всеобщая 
история. — 2012. — № 2. — С. 19–31.

20.	Тимонин А.Н. «Универсальные» категории Джона Локка и 
американские реалии: критический очерк идейных основ 
колониализма и империализма [Текст] / А.Н. Тимонин // 
Правовое государство: теория и практика. — 2016. —  
№ 2. — С. 147–154.

21.	Томлинс К. Граница свободы: закон, труд и гражданская 
идентичность в колонизации Английской Америки, 1580–
1865. — Нью-Йорк: Изд-во Кембриджского университета, 
2010. — С. 615–619.

22.	Федин А.В. Институт «dogiques» в иезуитской миссии в 
новой Франции XVII века [Текст] / А.В. Федин // Вестник 
Брянского государственного университета. — 2018. —  
№ 4. — С. 156–161.

23.	Шахнович М.М. Холодная война и идеологическая борьба 
на «религиозном фронте»: о некоторых моделях советской 
пропаганды [Текст] / М.М. Шахнович // Государство, рели-
гия, церковь в России и за рубежом. — 2017. — № 1. —  
С. 164–184.

24.	Aina R. Populorum Progressio’s Visioninan Unequal World: A 
Theological Ethical Evaluation from the Global South // Journal 
of Moral Theology, 2017, vol. 6, no. 1, pp. 96–111.

25.	Bayart J.-F. En finir avec les e ́tudes postcoloniales // Le De ́bat. 
P., 2009, no, 154, pp. 119–140.

26.	Bevans S. A Century of Catholic Mission: Roman Catholic 
Missiology 1910 to the Present // Regnum Edinburgh centenary 
series,. vol. 15, 339 p.

27.	Ceillier J.-C. Cardinal Lavigerie Anthology Volume I (1857–
1874) // Society of Missionaries of Africa — History Series. 
2016, no. 16, 150 p. URL: https://www.peresblancs.org/16_An-
thology_texts_lavigerie1gb.pdf (accessed 19.11.2025).

28.	Ceillier J.-C. De chapitre en chapitre. Histoire des Chapitres 
généraux de la Société des Missionnaires d'Afrique. Du 13ème 
au 17ème Chapitre général (1906–1936) // Société des Mis-
sionnaires d’Afrique — Série historique no. 10, p. 64.



92

29.	Chudak A.Y. Global flows or global flaws: indigenous peoples 
in the modern global conjuncture // Herald of Anthropology. 
2020, no. 1, pp. 16–29. DOI: 10.33876/2311-0546/2020-49-
1/16-29

30.	Daughton J.P. An empire divided: Religion, republicanism, and 
the making of French colonialism, 1880–1914. Oxford etc.: 
Oxford univ.press, 2008. XII, 330 p.

31.	Dum Diversas (English Translation) // Unam Sanctam catholi-
cam, 2011. URL: https://unamsanctamcatholicam.blogspot.
com/2011/02/dum-diversas-english-translation.html (accessed 
19.11.2025).

32.	Frichner T.G. The “Preliminary Study” on the Doctrine of Dis-
covery, 28 Pace Envtl. L. Rev. 339, 2010, URL: https://digital-
commons.pace.edu/pelr/vol28/iss1/11 (accessed 19.11.2025).

33.	Hayes D. Reflections on Slavery, in Charles E. Curran, ed, 
Change in Official Catholic Moral Teachings, Mahwah: Paulist 
Press, 2003, 336 p. 

34.	'Injustice and crime:' Reviewing Pope Francis' apologies for 
church's role in colonialism // National Catholic Reporter, 2023. 
URL: https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/injustice-
and-crime-reviewing-pope-francis-apologies-churchs-role-colo-
nialism (accessed 19.11.2025).

35.	Mapunda H., Mwakawago D.N. Historiaya Mapambanoya 
Mwafrika, Dar-Es-Salaam, 1976. URL: https://archive.org/details/
mapambano/page/6/mode/2up (accessed 19.11.2025).

36.	Maximum Illud — an extraordinary document // Catholic Mis-
sion. URL: https://www.catholicmission.org.au/emm/maximum-
illud-an-extraordinary-document (accessed 19.11.2025).

37.	Maxwell J.F. The Catholic Church and Slavery // Scottish 
Journal of Theology, 1975, Barry-Rose Publishers, p. 143.

38.	Miller R.J. The Doctrine of Discovery in American Indian Law, 
Idaho Law Review, 2005, 96 p. URL: https://papers.ssrn.com/
sol3/papers.cfm?abstract_id=721631 (accessed 19.11.2025).

39.	Nugent P. States and social contracts in Africa // New left rev. 
N.Y., 2010, no. 63, pp. 35–68.

40.	Pope Francis asks for forgiveness for church's role in Rwanda 
genocide // The Guardian, 2017. URL: https://www.theguard-
ian.com/world/2017/mar/20/pope-francis-asks-for-forgiveness-
for-churchs-role-in-rwanda-genocide (accessed 19.11.2025).

41.	Raiswell R., Nicholas V. Papal Bulls. The Historical Encyclo-
pedia of World Slavery, Junius P. Rodriguezed., ABC-CLIO, 
1997, 805 p. 

42.	The Bull Romanus Pontifex (Nicholas V), January 8, 1455 // 
Papal Encyclicals Online. URL: https://www.papalencyclicals.
net/nichol05/romanus-pontifex.htm (accessed 19.11.2025).

43.	The Global Catholic Population / Pew Research Center, 2013. 
URL: https://www.pewresearch.org/religion/2013/02/13/the-
global-catholic-population (accessed 19.11.2025).

44.	Vatican rejects doctrine that fueled centuries of colonialism // 
Associated Press, 2023. URL: https://apnews.com/article/
vatican-indigenous-papal-bulls-pope-francis-062e39ce-
5f7594a81bb80d0417b3f902 (accessed 19.11.2025).

References

1.	 Volkova E.Y. Katolicheskaya cerkov v vitse-korolevstve Peru: 
etapy i spetsifika protsessa khristianizatsii aborigennogo nasele-
niya Yuzhnoy Ameriki v XVI v. [Catholic Church in the viceroy-
alty Peru: steps and specifications of the evangelization of the 
indigenous population of the South America in the XVI cen-
tury]. Locus: people, society, cultures, meanings. № 4, 2013, 
p. 57–65.

2.	 Golikov A. Missionerskaya deyatelnost katolicheskoy tserkvi 
v stranakh tretyego mira v XX veke [Missionary activity of the 
Catholic Church in the Third World countries in the XXth cen-
tury]. Journal “Christian reading”. 1999, no. 17, pp. 147–156.

3.	 Grigulevich I.R. Krest i mech. Katolicheskaya tserkov v Latin-
skoy Amerike [Cross and sword. Catholic Church in Latin 
America in XVI–XIX centuries] М., 1977. 285 р.

4.	 Davidson A.B. K dnyu Afriki — 25 maya [To the Day of Africa — 
May, 25], Asian and Africa today. 2016, no. 5, pp. 2–9.

5.	 Dzasokhov A.S. Stanovlenie b evolutsiya postkolonialnogo 
mira: vtoraya polovina XX v. [Formation and evolution of the 

postcolonial world: the second half of the XXth century], M.: 
International relations, 1997. 301 p.

6.	 Demidov A.M. Vliyanie kolonializma na razvitie Afriki [Colo-
nial influence on Africa’s development], History teaching at 
school, 2020, no. 8, pp. 35–41.

7.	 Documenti II Vatikanskogo sobora [Documents of the Second 
Vatican Council]. Libreria Editrice Vaticana, Cittаdel Vaticano, 
1993, 710 p. URL: https://cathmos.ru/wp-content/uploads/2019/12/
dokumenty_vtorogo_vatikanskogo_sobora.pdf (accessed 
19.11.2025).

8.	 Zonova T.V. Diplomatiya Vatikana v kontekste evolutsii ev-
ropeyskoy politicheskoy sistemy [Vatican diplomacy in the 
context of the European political system evolution], Moscow, 
Publishing “Russian political encyclopedia”, 2000, 200 p. 

9.	 Kazymova L.A., Silantieva M.V. Pervaya vstrecha s muzykoy 
“dalekogo Zapada”: Matteo Richi i vospriyatie “Chuzhogo” v 
kitayskoy culture [The first meeting with the music of “farther 
West”: Matteo Ricci and the perception of “Alien” in the Chinese 
culture], Concept: philosophy, religion, culture. 2025, no. 9 (3), 
pp. 8–30. URL: https://doi.org/10.24833/2541-8831-2025-3-
35-8-30

10.	Kalistratov A.Yu. Otechestvennaya istoriografiya germanskogo 
kolonializma v Afrike [National historiography of German co-
lonialism in Africa], Vestnik of Bryansk state university 2022, 
no. 1, pp. 140–167. DOI: 10.22281/2413-9912-2022-06-01-
140-167

11.	Kovalskiy N.A. Katolitsism i diplomatiya [Catholicism and di-
plomacy]. M.: Science, 1969, 223 p.

12.	Kovalskiy N.A. Sredizemnomorye, katolitsism. Missionerstvo 
[Mediterranean, Catholicism. Missionary work], Problems of 
ecumenism and missionary practices. М., 1996, pp. 51–52.

13.	Lavretskiy I.R. Kolonizatory ukhodyat — missionery ostayutsya 
[Colonizers leave — missioners stay], М., 1963. 161 p.

14.	Maximov A.S. Ot etnotsentrisma k inkulturatsii. Kultura i tsivi-
lizatsiya v istorii katolicheskikh missiy [From ethnocentrism to 
inculturation. Culture and civilization in the history of catholic 
missions], Vestnik of the St Tikhon;s Orthodox University for 
the Humanities, series 1: Theology. Philosophy. Religious 
Studies, 2015, no. 5, pp. 9–26.

15.	Minkyavichus Y.V. Katolicism i naciф [Catholicism and nation-
ality], M., 1971. 285 р.

16.	Ovsienko F.G. Evolutsia sotsialnogo ucheniya katolitsisma 
[Evolution of the catholic social doctrine]. М.: Lenand, 2021. 
256 p.

17.	Potashinskaya N.N. Kolonializm i religiya [Colonialism and 
religion]. Eurasian forum, 2016, № 1, pp. 49–61.

18.	Sardaryan G.T. Politicheskaya filosofiya svobodi v khristianskoy 
aksiologii respublikanisma [Political philosophy of freedom in 
Christian axiology of republicanism], Polis. Political studies, 
2021, no. 4, pp. 132–147. DOI: 10.17976/jpps/2021.04.10

19.	Solodkova O.L. Rol katolicheskoy tserkvi v obrazovanii portu-
galskoy kolonialnoy imperii v Indii v pervoy polovine XVI v. 
[The role of the catholic church in the emergence of the Por-
tuguese colonial empire in India in the first half of the XVI 
century], Vestnik RUDN, series: World history, 2012, no. 2, 
pp. 19–31.

20.	Timonin A.N. “Universalnie” kategorii Dzhonna Lokka I ameri-
kanskie realii: kriticheskiy ocherk ideynikh osnov kolonializma 
i imperializma [“Universkal” categories of John Lock and 
American realities: a critical essay on ideological basis of 
colonialism and imperialism]. Law state: theory and practice, 
2016, no. 2, рp. 147–154.

21.	Tomlins C. Granitsa svobodi: zakon, trud i grazhdanskaya 
identichnost v kolonizatsii Angliyskoy Ameriki [Freedom Bound: 
Law, Labor, and Civic Identity in Colonizing America], 1580–1865. 
New-York: Cambridge University, 2010, pp. 615–619 (in Rus-
sian).

22.	Fedin A.V. Institut “dogiques” v iesuitskoy missii v novoy 
Frantsii XVII veka [Institute of “dogiques” in Jesuit mission in 
new France of XVII century], Vestnik of Bryansk state univer-
sity, 2018, no. 4, pp. 156–161.

23.	Shakhnovich M.M. KHolodnaya voyna I ideologicheskaya 
borba na “religioznom fronte”: o nekotorykh modelyakh sov-

НИР. Современная коммуникативистика (№ 6, 2025). 103: 84-93



93

Медиакоммуникация

etskoy propagandi [Cold war and ideological war on “religious 
front”: some models of the Soviet propaganda]. State, religion, 
church in Russia and abroad, 2017, no. 1, pp. 164–184.

24.	Aina R. Populorum Progressio’s Visioninan Unequal World: A 
Theological Ethical Evaluation from the Global South // Journal 
of Moral Theology, 2017, vol. 6, no. 1. pp. 96–111.

25.	Bayart J.-F. En finir avec les e ́tudes postcoloniales // Le De ́bat. 
P., 2009, no. 154, pp. 119–140.

26.	Bevans S. A Century of Catholic Mission: Roman Catholic 
Missiology 1910 to the Present // Regnum Edinburgh centenary 
series, vol. 15, 339 p. 

27.	Ceillier J.-C. Cardinal Lavigerie Anthology Volume I (1857–1874) 
// Society of Missionaries of Africa — History Series. 2016, no. 
16, p. 150. URL: https://www.peresblancs.org/16_Anthology_
texts_lavigerie1gb.pdf (accessed 19.11.2025).

28.	Ceillier J.-C. De chapitre en chapitre. Histoire des Chapitres 
généraux de la Société des Missionnaires d'Afrique. Du 13ème 
au 17ème Chapitre général (1906–1936) // Société des Mis-
sionnaires d’Afrique — Série , no. 10, p. 64.

29.	Chudak A.Y. Global flows or global flaws: indigenous peoples 
in the modern global conjuncture // Herald of Anthropology. 
2020, no. 1, pp. 16–29. DOI: 10.33876/2311-0546/2020-49-
1/16-29

30.	Daughton J.P. An empire divided: Religion, republicanism, and 
the making of French colonialism, 1880–1914. Oxford etc.: 
Oxford univ. press, 2008. XII, 330 p.

31.	Dum Diversas (English Translation) // Unam Sanctam catholi-
cam, 2011. URL: https://unamsanctamcatholicam.blogspot.
com/2011/02/dum-diversas-english-translation.html (accessed 
19.11.2025).

32.	Frichner T.G., The “Preliminary Study” on the Doctrine of 
Discovery, 28 Pace Envtl. L. Rev. 339, 2010. URL: https://
digitalcommons.pace.edu/pelr/vol28/iss1/11 (accessed 19.11.2025).

33.	Hayes D. Reflections on Slavery, in Charles E. Curran, ed, 
Change in Official Catholic Moral Teachings, Mahwah: Paulist 
Press, 2003, 336 p. 

34.	'Injustice and crime:' Reviewing Pope Francis' apologies for 
church's role in colonialism // National Catholic Reporter, 2023. 
URL: https://www.ncronline.org/vatican/vatican-news/injustice-
and-crime-reviewing-pope-francis-apologies-churchs-role-colo-
nialism (accessed 19.11.2025).

35.	Mapunda H., Mwakawago D.N. Historiaya Mapambanoya 
Mwafrika, Dar-Es-Salaam, 1976. URL: https://archive.org/details/
mapambano/page/6/mode/2up (accessed 19.11.2025).

36.	Maximum Illud — an extraordinary document // Catholic Mis-
sion. URL: https://www.catholicmission.org.au/emm/maximum-
illud-an-extraordinary-document (accessed 19.11.2025).

37.	Maxwell J.F., The Catholic Church and Slavery // Scottish 
Journal of Theology, 1975, Barry-Rose Publishers, 143 p.

38.	Miller R.J. The Doctrine of Discovery in American Indian Law, 
Idaho Law Review, 2005, p. 96. URL: https://papers.ssrn.com/
sol3/papers.cfm?abstract_id=721631 (accessed 19.11.2025).

39.	Nugent P. States and social contracts in Africa // New left rev. 
N.Y., 2010. № 63. May — June 2010. p. 35–68.

40.	Pope Francis asks for forgiveness for church's role in Rwanda 
genocide // The Guardian, 2017. URL: https://www.theguard-
ian.com/world/2017/mar/20/pope-francis-asks-for-forgiveness-
for-churchs-role-in-rwanda-genocide (accessed 19.11.2025).

41.	Raiswell R. Nicholas V, Papal Bulls. The Historical Encyclo-
pedia of World Slavery, Junius P. Rodriguezed., ABC-CLIO, 
1997, 805 p.

42.	The Bull Romanus Pontifex (Nicholas V), January 8, 1455 // 
Papal Encyclicals Online. URL: https://www.papalencyclicals.
net/nichol05/romanus-pontifex.htm (accessed 19.11.2025).

43.	The Global Catholic Population / Pew Research Center, 2013. 
URL: https://www.pewresearch.org/religion/2013/02/13/the-
global-catholic-population (accessed 19.11.2025).

44.	Vatican rejects doctrine that fueled centuries of colonialism // 
Associated Press, 2023. URL: https://apnews.com/article/
vatican-indigenous-papal-bulls-pope-francis-062e39ce-
5f7594a81bb80d0417b3f902 (accessed 19.11.2025).


